
PENSAR 
CON 
EL 
CINE

Intersecciones filosóficas 



PENSAR CON EL CINE
Intersecciones filosóficas



Hambre | espacio cine experimental
Florencia Incarbone
Sebastian Wiedemann

[Otros Presentes]
Santiago Arcila
Andrés Abril

Dossier 
Pensar con el cine. Intersecciones filosóficas

Editores
Sebastian Wiedemann | Santiago Arcila 

Autores
Teresa Castro
Juliana Fausto
Cristina Póstleman
Carlos Eduardo Villalba Gómez
Pedro E. Moscoso-Flores

Coordinación editorial
Florencia Incarbone

Este dossier se desprende del evento y ciclo de conferencias 
Pensar con el cine realizado en 2020 y organizado entre 
Hambre | espacio cine experimental y [Otros Presentes]

ISSN 2346-8831
Noviembre | 2021

Fotos de portada

La noire de Ousmane Sembènef
Fog Dog, de Daniel Steegmann Mangrané



Índice

El regreso del animismo	 						      17
Teresa Castro	

Y los espectros tienen mucho  que decir 				    29
Hauntology y Antropoceno en Fog Dog, 	
de Daniel Steegmann Mangrané						    
Juliana Fausto	

Rescate en la cineósfera							      	 37
Cristina Pósleman	

Notas sobre el cine indígena 							      49
Puentes entre la etnografía, los saberes 	
propios y la experimentación audiovisual 				  
Carlos Eduardo Villalba Gómez 	

Apuntes para proyectar una analítica 					     57
de la (des)composición en los documentales 	
Boca de Lixo y El botón de nácar 	 					   
Pedro E. Moscoso-Flores	



Presentación 
en dos 
movimientos



En los últimos años desde Hambre | espacio cine experimental, a saltos y por mo-
mentos de manera explícita o tácita, venimos cultivando un apetito por hacer del 
cine un espacio de intersección, de cruces, de composición con sus afueras. Un nodo 
promotor de encuentros y, por lo tanto, de alianzas. Encuentros y alianzas que nos 
parecen aún más necesarias en los tiempos pandémicos y de confinamiento que 
vivimos, donde el cuerpo a cuerpo se hace escaso. Tiempos catastróficos que bien 
han sabido despotencializar los cuerpos y que exigen una reactivación constante del 
pensamiento. 

En este sentido, y como gesto de resistencia, procurando hacer de la virtualidad 
una aliada, fue que en 2020 en colaboración con el colectivo [Otros presentes] orga-
nizamos el evento virtual y ciclo de conferencias “Pensar con el cine. Intersecciones 
filosóficas”. Una oportunidad en la que gracias a la virtualidad pudimos convocar 
investigadores y pensadores de toda América Latina para interrogar las potencias de 
un cine en clave menor y en constante apertura que se pregunta por lo más que hu-
mano y por los despliegues políticos, de resistencia y re-existencia de las imágenes. 

No aspiramos aquí a reponer el evento y su riqueza, que de hecho fue regis-
trado y puede ser consultado en nuestro sitio web. En todo caso, a partir de cuatro 
potentes textos que de él se desprenden y una invitación especialmente realizada 
para el dossier, buscamos hacer continuar por otros medios los centelleos de pens-
amiento que de él emergieron. El texto, en carácter de invitado, de Teresa Castro es 
una proliferación de la pregunta por un cine más que humano en las que nos parece 
importante insistir.

Estos cinco textos en intersección con la filosofía y la antropología, instauran 
puentes entre América Latina y África, entre pueblos amerindios y resistencias a la 
modernidad salvaje, capitalista y colonial que nos ha llevado al colapso socioambi-
ental que estamos viviendo. Cruces entre mundos y materialidades que nos instigan 
a estar en un constante ejercicio y praxis de descolonización permanente del pens-
amiento para recordar las palabras del antropólogo Eduardo Viveiros de Castro. 

Como siempre apelamos a la diversidad de voces de Iberoamérica y en este 
sentido Colombia, Brasil, Chile, Argentina y Portugal se hacen presentes pensando 
territorios marginales, de(s)coloniales y amerindios, más allá de cualquier voluntad 
englobante que silencie las singularidades. Siendo así, dejamos en las manos de los 
lectores esta cartografía polifónica y singular de pensamientos con el cine que insis-
ten en dejar abierta la pregunta por lo que este puede. 

Solo nos resta agradecer a la fecunda alianza con [Otros presentes] que hizo 
este gesto editorial posible. Buena lectura.

Sebastian Wiedemann
Hambre | espacio cine experimental



“Pensar con el cine” fue un ciclo de encuentros concebido bajo la idea de una serie 
de puertas que conducían, cada una a su modo, al espacio interior de una máquina 
conceptual cuya materia común era un magma de imágenes, ideas, sensaciones, 
afectos, lenguas y sonidos. Cada encuentro fue una inmersión en estas aguas en las 
que el cine y la vida entraron en puntos de indistinción y se cristalizaron según las 
exigencias de un clima particular de pensamiento, dictado por aquello que a cada 
uno de los participantes lo forzó a entrar en escena: exclusión colonial, violencia 
de la representación, primacía antropocéntrica, memoria y olvido, autonomía tec-
nológica, luchas sociales, fantasmas  de la tierra...

La totalidad de los registros de los encuentros está subida en YouTube en el 
canal de nuestros amigos de Hambre I espacio cine experimental, con quienes tuvi-
mos el privilegio de darle cuerpo a esta apuesta latinoamericana. En este dossier se 
reúnen cuatro escritos que conservan la potencia de apertura de cada sesión y su ca-
pacidad para reconducir la atención del lector al magma biocinematigrafico. Damos 
las gracias a las personas que  participaron con sus lúcidas y afectuosas propuestas 
en el ciclo: Juliana Fausto (Bra), Santiago Arcila (Col), Florencia Incarbone (Arg), Ale-
jandro Arcila (Col), Sebastian Wiedemann (Col), Juan David Cárdenas (Col), Pedro 
Moscoso Flores (Chi), Sara Baranzoni (Ita), Cristina Posleman (Arg) y Carlos Villalba 
(Col).

Esperamos que lo disfruten y sigan siendo motivo para pensar con el cine en un 
diálogo que en nuestra región crece, florece y se metamorfosea en un y mil portales. 

Santiago Arcila
[Otros presentes]





El regreso del animismo1

Teresa Castro

“El regreso del animismo” es quizás un título intrigante que recuerdan los orí-
genes de este término durante muchos años escrupulosamente evitado por la 
antropología: la discusión, por el intelectual inglés Edward B. Tylor, de las creencias 
de los “pueblos primitivos” en su libro de 1871 La cultura primitiva2. El animismo 
designaba entonces  la creencia de que un gran número de entidades no humanas 
poseen un alma. De acuerdo con el contexto evolucionista que dominaba la antro-
pología cultural, el animismo sería la primera etapa de la religión, antes del politeís-
mo y el monoteísmo, y caracteriza a los pueblos clasificándolos como “salvajes” o “ 
poco civilizados”.

Las teorías de Tylor encontraron un enorme éxito, dominando durante casi 
medio siglo las investigaciones de antropólogos, sociólogos e historiadores de las 
religiones e influyendo en dominios como la psicología y el psicoanálisis. El propio 
Freud (gran lector de Tylor) discutió el animismo del niño y del neurótico, naturali-
zando la oposición entre lo arcaico y lo civilizado, que en el campo de la psicología 
se convierte en el enfrentamiento entre lo patológico y lo normal3. A principios del 
siglo XX, la asimilación entre el loco, el primitivo y el niño conoce un desarrollo 
importante: todos encarnan figuras de la alteridad que desafían la “razón lógica”. Sin 
embargo, a mediano plazo, la asociación entre el animismo y el evolucionismo llevó 
a la condena de este término. A partir de la Segunda Guerra Mundial, y en el campo 
de la antropología, la noción de animismo se vuelve poco frecuente.

Durante varios años el animismo ha estado regresando. La noción reapareció, 
ante todo, en el campo de la antropología gracias a las obras –en sí misma muy dis-
tintas– de diferentes antropólogos: el francés Philippe Descola, el brasileño Eduardo 
Viveiros de Castro, el británico Tim Ingold y el estadounidense de origen ecuatoria-
no Eduardo Kohn, por citar sólo cuatro nombres cuyos aportes están reconfiguran-
do radicalmente la antropología contemporánea. Según la definición sintética de 
Descola, el animismo consiste en la “imputación por parte de los humanos a los no 

1   Traducción de Sebastian Wiedemann.
2    Tylor, E. B. La Civilisation primitive. París: C. Reinwald et Cie, 1876 [1871].
3    Sigmund F., Totem et Tabou. París: Payot, 2001 [1913].   



humanos de una interioridad idéntica a la suya”4. Tal vez sea necesario añadir –en 
particular para entender cómo el animismo constituye, según la tesis de Descola, 
una fórmula ontológica entre otras fórmulas ontológicas– que los humanos y los no 
humanos se diferencian gracias a sus cuerpos y no a sus “almas”. Según la ontología 
animista, las interioridades (“almas”) de un ser humano, una planta y un animal son 
idénticas. Pensando particularmente en las sociedades indígenas de la Amazonía, 
Viveiros de Castro señalará que: “es sujeto quien tiene alma y tiene alma quien es 
capaz de un punto de vista” y “quien se encuentra activado o agenciado por el punto 
de vista”5. Las nociones de punto de vista y perspectiva son esenciales para Viveiros 
de Castro, que reconoce en el animismo un primer cisma/esquizo de las manifesta-
ciones perspectivistas propias de las sociedades amazónicas. Irreductible a nuestro 
concepto actual de relativismo, este perspectivismo epistemológico tiene conse-
cuencias radicales para las categorías de naturaleza y cultura: el multiculturalismo 
occidental se opone así a un multinaturalismo amerindio. Para Tim Ingold (cuyas 
obras ilustran lo que a veces se llama antropología fenomenológica), el pensamien-
to de la representación característico de la visión occidental (según la cual la exte-
rioridad de la naturaleza es apropiada por el sujeto humano a través de símbolos) 
es totalmente incompatible con la experiencia animista. Es decir, el animismo no 
es una visión alternativa del mundo, sino la negación del postulado representativo 
típicamente occidental que separa al sujeto perceptivo y pensante del mundo que 
lo rodea. La experiencia animista corresponde a la inmersión de un organismo en 
un mundo que también está vivo6. Finalmente, Eduardo Kohn propone, a partir de 
su trabajo entre los Runas de la Amazonía ecuatoriana, una ampliación radical de la 
noción de vida, apoyada parcialmente en la semiología de Peirce.7

4    Descola P. Par-delà nature et culture. París: Gallimard, 2005, p.183.
5    Viveiros de Castro, E. “Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo ameríndio”, Mana, n. 2, v. 2, 
p. 126.
6    Ver, en particular, Ingold, T. The Perception of the Environment. Essays in Livelihood, Dwelling and 
Skills. Londres: Routledge, 2000.  
7    Kohn, E. How Forests Think: Toward an Anthropology Beyond the Human. Berkeley: University of 
California Press, 2013. “El animismo, la atribución de encantamiento a esos loci no humanos, 
es más que una creencia, una práctica incorporada o una antítesis de nuestras críticas de las 
representaciones mecanicistas occidentales de la naturaleza, aunque también es todo eso. Por lo 
tanto, debemos indagar no sólo cómo es que algunos humanos llegan a representar a otros seres 
y entidades como animados, sino también indagar, de manera más amplia, qué son estos que los 
consideran animados” (pp. 72-73).

Animismo y teoría de la imagen

En el contexto contemporáneo, el retorno del animismo también se siente en otras 
áreas. En el campo de la teoría y la crítica de las imágenes (entendidas aquí en un 
sentido extendido), hemos visto desde hace varios años la multiplicación de traba-
jos que insisten en la fuerza vital de las imágenes –en su “eficacia” y “performativ-
idad”, en sus “poderes” y “potencias”, en su capacidad de producir un pensamiento 
propio– refiriéndose a lo que llamaré un animismo teórico. Una vez más, este ani-
mismo teórico se refiere a obras muy diferentes que no se reducen a la corriente de 
los visual studies, ilustrada en particular por el famoso libro de W. J. T. Mitchell What 
do Pictures Want?, cuyo título es, en sí mismo, un programa vitalista8. Según algunos 
autores más escépticos, algunas de estas obras manifiestan una dudosa inclinación 
antropomórfica (el antropomorfismo también se asocia con el animismo y el primi-
tivismo), lo que lleva a lo que Emmanuel Alloa llama ventriloquismo: atribuir inten-
ciones humanas a las imágenes.9 Sin embargo, si un hilo conductor reúne estas pro-
puestas, no es el del antropomorfismo (sobre el que habría mucho que decir), sino 
la idea de que las imágenes son artefactos performativos. El trabajo del historiador 
de arte estadounidense David Freedberg, The Power of Images, esbozaba en 1989 el 
proyecto de una historia de la reacción (response) frente a las imágenes. Freedberg 
señalaba que las reacciones y creencias que despiertan (desde la adoración hasta 
el éxtasis erótico, desde el fetichismo hasta la iconoclastia) se basan en la eficacia 
y los efectos producidos por las imágenes.10 Aún más sugerente, el francés Louis 
Marin propuso unos años más tarde, en Des Pouvoirs de l’image (1993), cuestionar 
las “fuerzas latentes o manifiestas”, la “eficacia”, del “ser de la imagen”11. Si la cuestión 
de las fuerzas de las imágenes se refiere a modalidades históricas y antropológicas 
precisas (es decir, para poderes “reconocidos y sentidos” en diferentes momentos 
y contextos), la misma constituye lo que Marin llama una “ficción teórica” que nos 
obliga a volver a la cuestión primordial de qué es una imagen. La respuesta a esta 
pregunta es que la imagen no es solo una representación, sino también una fuerza: 
fuerza, primero, “de presentificación de lo ausente” y energía, luego de “auto-repre-
sentación”, es decir, una forma de constituir e implicar al “sujeto que mira”.12

Los trabajos de Freedberg y Marin marcan un giro crítico complejo, multidis-
ciplinar y heterogéneo que no describiré aquí exhaustivamente. Recordaré sólo la 

8    Mitchell, W. J. T. What do Pictures Want? Chicago: University of Chicago Press, 2004.
9    Alloa E. (dir.). Penser l’image II. Anthropologies du visuel. Dijon: Les Presses du réel, 2015, 
p. 29.
10    Freedberg, D. Le Pouvoir des images. París: Monfort, 1998 [1989].
11    Marin, L. Des Pouvoirs des images. París: Seuil, 1993, p. 10.  
12    Ibid., p. 12.



contribución esencial de los medievalistas, cuyos trabajos han puesto de relieve las 
modalidades históricas y antropológicas de las imágenes –muy diferentes de las 
que conocemos hoy en día– fundadas en su potencia y funcionalidad vinculadas a 
las prácticas devocionales y de culto. Del mismo modo, la contribución de la antro-
pología del arte y, en particular, de Alfred Gell también fue importante. En su libro 
póstumo Art and Agency (1998), Gell propone una teoría que inscribe los objetos de 
arte y las imágenes dentro de una red de relaciones entre agentes que manifiestan 
una cierta “agencia” (agency) o intencionalidad a través de la obra. Por un lado, su 
propuesta relativiza la función estética de la obra. Dependiendo de las redes de 
relaciones y de intencionalidades en las que se inscriben, los artefactos pueden o no 
convertirse en obras de arte. Por otro lado, (y aquí se presenta la dimensión propia-
mente animista de su gesto teórico), se trata de:

[...] mostrar que las obras de arte, las imágenes y los íconos 
deben ser tratados como personas en el contexto de una teoría 
antropológica. Las imágenes son simultáneamente fuentes y 
objetivos de agentividad social. En este contexto, el culto de las 
imágenes ocupa un lugar central. De hecho, es en el campo del 
culto y de las ceremonias que las imágenes son tratadas más 

claramente como personas. 13

Aunque la teoría antropológica del arte de Gell es discutible (en particular con re-
specto a su definición de una obra de arte), el propio Philippe Descola reconoce en 
ella un ejemplo de relación anímica con el mundo14.

También el dominio del cine –medium animista por excelencia– no ha esca-
pado a este punto de inflexión. En este contexto, las discusiones actuales renuevan 
una antigua tradición teórica, que se remonta al menos a la década de 1910 e ilus-
trada (entre muchos otros) por las reflexiones de Jean Epstein, Sergei Eisenstein o 
Edgar Morin. Si Jacques Aumont se preguntaba en 1997, y de una manera más bien 
godardiana (o epsteiniana), sobre lo que piensan las películas15, el teórico alemán 
Karl Sierek adopta explícitamente esta noción en sus obras recientes, pasando 
de “imagen que piensa” a “imagen viva” (o “animada”) y apoyándose en una larga 
tradición crítica, que nos llevaría a Aby Warburg y Lucien Lévy-Bruhl. Sierek escribe: 
“Las imágenes son más que objetos de nuestra visión. Ellas animan y provocan, son 

13    Gell, A. L’Art et ses agents. Dijon: Presses du Réel, 2009 [1998], p. 119.      
14    Descola P. « La double vie des images », en Emmanuel Alloa (dir.), Penser l’image II, 
op. cit., pp. 131-145. 
15   Aumont, J. À quoi pensent les films ?. París: Séguier, 1996.  

animadas y provocadas. Por lo tanto, van más allá del dominio de lo visible. Ellas no 
solo abordan la visión y el oído, también actúan”.16

Es en este contexto epistemológico profundamente reconfigurado por un 
animismo teórico –y al que el mundo del arte contemporáneo no era ajeno– que me 
propongo cuestionar algunos fenómenos relacionados con el llamado post-cine, 
entre ellos sus a veces asombrosos efectos de presencia. 

Efectos de presencia e imágenes que actúan

A la pregunta “¿qué hace una imagen?” es costumbre responder que representa, es 
decir, que hace presente lo ausente. Es la conclusión que podemos extraer de la his-
toria fundacional sobre el alfarero Butadès de Sycione que Plinio cuenta en su Histo-
ria natural y cuya hija, enamorada de un joven que partía para el extranjero, traza en 
la pared los contornos del rostro de su amado. Butadès realiza a partir de estas líneas 
una efigie en arcilla, un simulacro animado por una presencia que también desafía, 
y potencialmente, la ausencia causada por la muerte. Como Roland Barthes escribirá 
más tarde sobre la fotografía (que, como el eidôlon de Butadès, reclama una relación 
indexical y de semejanza con su referente), “la fotografía tiene algo que ver con la 
resurrección”17. El poder de la imagen se encontraría en esta “presentificación” de lo 
ausente. Sin embargo, como señaló Marin, este poder es doble ya que, al hacer algo 
presente, la imagen también muestra su propia presencia.

Este segundo aspecto es esencial para abordar lo que podemos entender por 
efectos de presencia. Esta noción se refiere menos a la capacidad de las imágenes 
para hacer presente lo ausente que a la forma en que estas afirman y construyen 
su estar allí de acuerdo con modalidades particulares. Es a partir de esta experien-
cia fenomenológica, durante la cual las imágenes se hacen presentes para sujetos 
humanos –dando lugar a reacciones inseparables de una situación histórica y cultur-
al– que podemos comenzar a elaborar una teoría (animista o vitalista) de las imá-
genes que actúan. Una vez más, se trata de una idea muy antigua que pondremos 
en el debate teórico esbozado anteriormente aquí. En el contexto de una discusión 
sobre la agencia (agency) de las imágenes, ciertos fenómenos vinculados al llamado 
post-cine se vuelven significativos. Si las imágenes que me interesan (ya) no lloran ni 
sangran y si los sujetos que se vuelven “copresentes” tampoco creen en sus poderes 

16    Sierek, K. Images-Oiseaux. Aby Warburg et la théorie des médias. París: Klincksieck, 2009, p. 15.  
Ver también su texto « Animisme de l’image. Pour une histoire de la théorie d’un concept mou-
vant », Intermédialités : histoire et théorie des arts, des lettres et des techniques, nº 22, otoño 2013. 
Consultable en http://id.erudit.org/iderudit/1024119ar
17    Barthes, R. La Chambre Claire. París: Gallimard-Seuil, 1980, p. 129.



milagrosos, ellas se caracterizan por sus efectos de presencia, por la forma en que 
aparecen a los ojos y oídos de un sujeto que ellas constituyen no solo como sujeto 
perceptivo, sino también como sujeto participante.

Tomemos un ejemplo concreto, sobre lo que podríamos llamar post-cine: la in-
stalación Tall Ships (1992) del videasta estadounidense Gary Hill. En un pasillo de 25 
metros de largo sumergido en la penumbra, el espectador reconocía a los personajes 
humanos (las únicas fuentes de luz en la habitación). A medida que avanzaba, sin 
saberlo, desencadenaba el movimiento de estas figuras, que se acercaban a él hasta 
aparecer en tamaño real, como si planearan, liberadas del espacio de la pantalla. 
Estos personajes se quedaban parados ante el espectador como simples presencias 
silenciosas cuyo modo de aparición fantasmagórico despertaba, al principio, una 
sensación de inquietante extrañeza. Pero más que simples espectros, estas figuras 
también eran manifestaciones concretas de lo que Marin llama “ser-imagen”. Como 
el propio Hill explica a propósito de Tall Ships: “la luz, la imagen y la representación 
se convierten en una presencia ontológica única que desafía al espectador. Esto es 
mucho más evidente cuando los movimientos de los personajes interactúan con la 
presencia o ausencia de los espectadores”18. Tall Ships se afirmaba como una entidad 
–”una presencia ontológica única”– al crear con los sujetos humanos una ficción de 
co-presencia: no solo una simple coexistencia temporal de dos términos –imagen y 
sujeto perceptivo– sino una relación real entre dos interagentes que se afectan mu-
tuamente dentro de una experiencia inmersiva.

Tall Ships es una instalación videográfica que sería inapropiado y abusivo situar 
en el campo del cine o post-cine, a menos que este último (como la post-fotografía) 
no corresponda a lo que viene después del cine, sino a un otro del cine, tanto como 
institución bien definida o como discurso y lenguaje disciplinados. Por lo tanto, el 
prefijo post no implica una historia lineal y teleológica, sino más bien una narrativa 
discontinua, caracterizada no sólo por reconfiguraciones más o menos inéditas de 
la experiencia cinematográfica, sino también por el retorno, si no por una violenta 
erupción, de lo que a menudo había sido relegado a los márgenes por el propio cine 
– el cine de atracciones, experimental, underground, etcétera. El post-cine sería así 
ese otro del cine, tal como el animismo representa, frente a la razón moderna, una 
forma de alteridad radical. En este contexto, los debates sobre el modelo atractivo 
del cine y sus reencarnaciones contemporáneas son particularmente interesantes y 
tal vez no sea por casualidad que el cine calificado hoy como de los “primeros tiem-
pos” haya sido conocido durante mucho tiempo como cine primitivo. Sin embargo, 
esta denominación, abandonada por sus connotaciones teleológicas, no siempre es-

18    « Entre-vue », en Christine Van Asche (dir.), Gary Hill. París: Éditions du Centre Pompidou, 1992, 
p. 13. Subrayado de la autora.

tuvo al servicio de una historia evolucionista del cine. En los escritos de Jean Epstein, 
por ejemplo, el cine primitivo es una cuestión de poderes “misteriosos” y “mágicos” 
de las imágenes, o de “eficacia”19. Lo “primitivo” sería así una forma de evocar una 
otra “razón” de las imágenes. Es precisamente esta otra lógica de las imágenes la que 
es parcialmente reactivada, o, más precisamente, es re-actualizada por el post-cine.

Cerrado este paréntesis, me gustaría discutir con más detalle un trabajo vid-
eográfico que toca profundamente el animismo propio de las imágenes en movi-
miento: el video Un árbol (2009) de la artista brasileña Katia Maciel. Propongo in-
tentar entender cómo esta obra encarna una forma de animismo (encontrando en la 
antropología contemporánea un eco sorprendente) y de especificar las condiciones 
de manifestación de sus potencias como imagen.

La imagen que respira: Un árbol, de Katia Maciel

Los árboles son seres vivos que realizan permanentemente intercambio de gases, 
absorbiendo oxígeno y liberando dióxido de carbono a la atmósfera. Pero lo que Ka-
tia Maciel nos muestra en su video no es un árbol como los demás: sus ramas se con-
traen y se relajan en bucle, como si fuera un gran corazón que late sin parar. Surge así 
ante nuestra mirada como un imponente ser animado, atravesado por un aliento vi-
tal que lo anima desde dentro. El árbol de Un árbol se distingue de los que podemos 
encontrar en otras obras contemporáneas, como la película Nettlecombe (2008) de 
la artista británica Sarah Dobai o la pieza Horizontal (2011), en seis pantallas, de la 
finlandesa Eija-Liisa Ahtila. En ambos casos, los árboles son animados desde afuera 
por el soplo discontinuo y emocionado del viento. Si estas dos instalaciones recrean 
la fascinación del espectador primitivo por la visión del movimiento de sus hojas20, 
estos árboles no inspiran la ficción de auto-movimiento escenificada por el video de 
Maciel. Esta ficción es lo que podríamos llamar una ficción de imagen, ya que la an-
imación depende totalmente de los recursos expresivos de las propias imágenes en 
movimiento. El video se basa en la creación de una imagen híbrida, que consiste en 
una capa inamovible – la imagen fija en la que destaca el árbol jadeante – y una capa 
en movimiento – la imagen en movimiento, simultáneamente reversible y extensi-

19    “Todos los autores reconocen que la eficacia de las imágenes es superior a las palabras”. 
Epstein, J. “La vista se tambalea ante las semejanzas…”, en Écrits sur le cinéma, volume 1. París: 
Seghers, 1974 [1928], p. 184.
20    Pienso en el célebre texto en el que un periodista anónimo de La Poste observa, sobre Repas de 
bébé, que “en la distancia, los árboles se agitan”. Ver « La mort cessera d’être absolue… », en Banda, 
D.  y Moure J. (textos elegidos y presentados por), Le cinéma : naissance d’un art 1895-1920. París: 
Flammarion, 2008, p. 41.      



ble en términos de duración (es el principio de repetición, recurrente en la obra de 
la artista). Así, Un árbol no se basa en la animación de lo inmóvil, sino en la incorpo-
ración del movimiento en la imagen fija, como si la inmovilidad fuera sólo ausencia 
virtual de movimiento. La obra es un verdadero lugar de pasaje entre la movilidad y 
la fijeza, creando una temporalidad que la propia artista califica de paradójica.

En el contexto animista que nos ocupa, el tema del auto-movimiento es esen-
cial. Evoca, en primer lugar, el viejo debate sobre el movimiento autónomo o exter-
no, un debate que se remonta a la filosofía antigua. Tanto los estoicos como Aristóte-
les, por ejemplo, se preguntaban sobre los tipos de movimiento en la naturaleza, 
distinguiendo globalmente entre los seres movidos desde el exterior y los seres que 
pueden moverse por sí mismos. Si las plantas y los árboles tienen su propio movi-
miento (pensemos en su crecimiento y reproducción), la expresión auto-movimien-
to se refiere a un fenómeno –el aliento vital del árbol– que no es del orden del mov-
imiento autónomo clásico. Por el contrario: el auto-movimiento se refiere más a la 
increíble respiración vital que parece animar el árbol y otorgarle un “alma”. La propia 
etimología de la palabra “animismo” es significativa, ya que se refiere a anima del 
latín y a anémos del griego, cuyo significado es primero el de el aliento o el de viento 
(respiración). Hoy no hablamos de “alma” en relación a las plantas y árboles, pero la 
antropología contemporánea, en su doble giro animista –es decir, atenta a cómo los 
fenómenos vitales son objeto de categorizaciones y diferentes acciones dependien-
do de las culturas– y post-humanista –en su deseo de extender la antropología más 
allá de lo humano–, se interesa, por los signos formulados por los árboles21. Pienso 
aquí en la obra antes mencionada de Kohn, cuyo magnífico título How Forests Think 
lo dice todo. En la continuidad de la investigación iniciada por Descola y Viveiros 
de Castro, Kohn demuestra hasta qué punto la etnografía amazónica desafía nues-
tra concepción de la vida y nuestra ontología. Basado en una lectura detallada del 
filósofo y semiólogo estadounidense Charles Sanders Peirce, Kohn define la vida 
como un proceso semiótico. Si lo que interesa a Kohn es cómo los humanos y los no 
humanos interactúan dentro de sistemas semióticos complejos (humanos y no hu-
manos produciendo e interpretando estos signos de sus respectivas corporalidades), 
me gustaría señalar cómo en el video de Katia Maciel el aliento del árbol se impone 
en los ojos del espectador como un signo –y más específicamente como un índice– 
de la vida.

Pero, por otro lado, el aliento vital que vemos en la pantalla no es solo la respi-
ración del árbol: también es el aliento vital de la imagen, animada desde dentro por 

21    Sobre este punto ver Pitrou, P.  « La vie, un objet pour l’anthropologie ? Options méthod-
ologiques et problèmes épistémologiques », L’Homme, 2014, 4, nº 212, pp. 159-189. 

el movimiento contenido en toda la fijeza. En este sentido, lo que la imagen repre-
senta (un árbol) se confunde con su ser-allí (la imagen animada desde dentro). Tanto 
el árbol como la imagen están implicados en la ficción del auto-movimiento, y es en 
este sentido que el video de Katia Maciel evidencia un doble animismo característico 
de las imágenes en movimiento. Este último se refiere a su capacidad para animar 
las cosas del mundo (dependiendo tanto de un conjunto de formas fílmicas y efectos 
especiales como de los medios propios del cine de animación) y su modo específico 
de aparición (basado, desde las perspectivas, en actualizar el movimiento o reprimir 
la naturaleza fotográfica del film-película durante la proyección). En otras palabras, 
la imagen en movimiento es, por excelencia, un fenómeno animista, cuyo genio o 
daemon tutelar es el movimiento.



Fog Dog de Daniel Steegmann 



Y los espectros tienen mucho que decir 
Hauntology y Antropoceno en Fog Dog, 
de Daniel Steegmann Mangrané

Juliana Fausto

Poco después del desastre nuclear de Fukushima en 2011, empezaron a surgir in-
formes de los sobrevivientes acerca de apariciones y posesiones. Eran los fantasmas 
de los desaparecidos. Uno de los más escalofriantes de estos se refería a un perro 
encadenado dejado por su dueño, ahora en el más allá rodeado por toda una jauría, 
ladrando espectralmente mientras buscaba entrar en el cuerpo de una médium: 
“Hay perros a mi alrededor, ¡es ruidoso! Están ladrando tan fuerte que no puedo 
soportarlo. ¡No! No lo quiero. No quiero ser un perro”, exclamó, como leímos en el 
libro de Richard Lloyd Parry.1 Antes de Fukushima, el peor accidente nuclear regis-
trado ocurrió en 1986 en Chernobyl. Allí, los perros también fueron abandonados 
cuando la población humana se fue. El poeta australiano Stephen Edgar les dedicó 
un poema en que la tónica es el haunting: “Un pueblo vaciado de sonidos/Y luces y 
actos humanos, una región haunted//Por la cual en senderos de olor/Los fantasmas 
de sus dueños perdidos desfilaron”2. En Fog Dog, de Daniel Steegmann Mangrané, 
los perros se despliegan y abundan en carne y sombra y, aunque no haya accidentes 
nucleares, el escenario es el mismo: el Antropoceno, sincrónicamente el tiempo del 
fin y el fin del tiempo, poblado por una serie de espectros rabiosos, melancólicos y 
expectantes.

	 La película comienza con un registro del proceso de relaciones multiespecies 
que da la bienvenida al amanecer en la Facultad de Bellas Artes de la Universidad 
de Dhaka en Bangladesh. Todos los sentidos son convocados, sea a través de las 
exuberantes formas de la vegetación tropical, del crujir de las hojas en los árboles, 
de un rayo de sol que se insinúa sobre una tela de araña, o de la sinfonía de pájaros, 
insectos, humanos y un perro, culminando en una danza canina. El bailarín parece 
estar esculpido por el mismo material que el edificio que lo rodea -o al revés. En 
este momento ya reconocemos que la película está ambientada en un edificio mod-
ernista, que está precisamente marcado: el interior es limpiado por una mujer, un 
hombre cuida del jardín y el patio acoge a tres perros perezosos filmados desde el 

1  Parry, R. L. Ghosts of the Tsunami. Nueva York: MCD, 2017, p. 266.
2  Rose, D. Wild Dog Dreaming. Love and Extinction. Charlotsville y Londres: University of Charlotte 
Press, 2011, p. 90.



único ángulo que le permite al espectador ver las calles, el exterior. Luego, llegan los 
estudiantes que pasan el día ocupando todos los espacios. 

	 Los planos, en su mayoría fijos, tienen una peculiaridad, la de estar a la altura 
de los perros, que están en todas partes. La cámara los sigue y, a primera vista, pare-
cen ser  mestizos, pero pertenecen a la raza INDog, también conocida como Pye Dog 
del sur de Asia, del subcontinente indio. Exhiben sus características típicas: tamaño 
medio, pelaje corto, constitución rectangular, cola curvada, hocico puntiagudo y 
orejas erguidas. Aunque la colonización inglesa puede haber causado la mezcla 
entre algunas poblaciones, los INDogs son una de las últimas variedades de perros 
aborígenes, como los dingos de Australia y los perros formosanos de Taiwán, es de-
cir, restos de los primeros grupos que pasaron por procesos de co-domesticación con 
los humanos. Como resultado, estos perros, con sus comensales Homo sapiens, han 
vivido en esa región al menos desde el Neolítico, lo que puede ser determinado por 
los fósiles más antiguos encontrados. Son nativos.

	 También son nativas las dos mujeres que nos presenta la secuencia sigui-
ente, una joven y una dama que trabajan con telas. En el discurso directo más largo 
de la película, la más anciana de ellas realiza una doble tarea: mientras supervisa a 
su compañera en su delicado oficio cuenta una historia sobre el proceso de coloni-
zación inglesa que puso fin a la rica tradición de su pueblo, inventores y maestros 
de la muselina. Ambas acciones están relacionadas: aprender a trabajar con la tela 
significa aprender cómo los ingleses usurparon Dhaka, que una vez fue el mayor ex-
portador de muselina del mundo y, lo que es más importante, cómo expropiaron los 
conocimientos de los artesanos bengalíes. “Solían cortar los pulgares a las tejedoras”, 
afirma. Un cuento de terror. Que la historiografía oficial no confirme esta práctica y 
que, sin embargo, permanezca viva en la memoria subterránea de estas mujeres es 
más que suficiente para convertirla en un espectro.

	 El día se disuelve en atardecer. La partida de las tejedoras coincide con la 
llegada del vigilante nocturno, que tendrá el encuentro más concreto, si podemos 
hablar así, con un fantasma. Pero no sin antes ser haunted, al comienzo de su tur-
no, por las imágenes emitidas por las ondas de televisión que le dan noticias del 
otro lado del mundo, de Brasil, país en el que Mangrané no nació pero vive y que 
actualmente está gobernado por un régimen de extrema derecha. Una voz femeni-
na informa que la selva amazónica está en llamas y su colapso podría significar la 
destrucción del clima de la Tierra. “Se calcula que habrá 30 millones de refugiados 
climáticos de Bangladesh para el 2050.” El vigilante sueña con llevar los perros ham-
brientos a la Amazonia brasileña – ¿Para escapar del hambre? ¿Del abandono? ¿De la 
indiferencia humana?– pero está atormentado por una pesadilla que une a ambos 
países. El fuego criminal que quema la Amazonia también calienta Dhaka.

	 Cuando la noche más profunda cae, un apagón afecta a la escuela, haciendo 
casi imposible recordar aquel prometedor amanecer, tal vez consecuencia del om-
inoso futuro anunciado por la televisión. Lo que Mark Fisher ha llamado “lo espe-
luznante” impregna la atmósfera. Como él dice, hay “algo donde no debería haber 
nada” o, tal vez, “nada donde debería haber algo”.3 Orejas arriba. Es cuando el sutil 
cuerpo de Fog Dog camina orgulloso por la acera del edificio. Poco después, un sonido 
estruendoso interrumpe las imágenes y una vez más la película es devorada por la 
oscuridad. Cuando el vigilante sale de la escuela al día siguiente, liberándose por fin 
de ese lugar haunted, hechizado, en un hermoso plano secuencia, mira sospechosa-
mente a los perros de la calle, percibiendo probablemente los miles de años e histo-
rias que los acompañan.

	 Fog Dog es una película de fantasmas. Y los espectros tienen mucho que decir, 
aunque a veces no puedan hablar. En sus escritos sobre hauntología, el concepto de 
Derrida que tomó para sí y retorció, Fisher habla de la posibilidad del encuentro en-
tre los espectros del pasado y del futuro entendidos como virtualidades que no han 
sido actualizadas.4 Si el capitalismo pretende imponerse como el único realismo, 
cancelando cualquier futuro que no sea el propio, caníbal, el acto de insistir en culti-
var y entablar relaciones con los espectros de las virtualidades, de la imaginación de 
futuros que no fueron y no pueden ser, no es estéril. Es un acto de resistencia. 

	 Pero, ¿cómo se enredan los hauntings del colonialismo, expresados por una 
tejedora, con los de perros milenarios que insisten en vivir en un edificio modernis-
ta que ya está en proceso de kippleización –un término prestado de Phillip K. Dick? 
Además, ¿cómo se enredan todos estos hauntings con los que, por un efecto de ple-
gado, unen Bangladesh a la Amazonia en un futuro al mismo tiempo onírico –“Voy a 
llevarte a Brasil un día, ¿sabes? Para dejarte en las selvas de allí” – y catastrófico? Se 
trata de una política estética del haunting. El colonialismo inglés y su fuerza motriz, 
el capitalismo extractivista, han cancelado una serie de futuros, aquellos envueltos 
en una muselina tan fina como la niebla que nos permitiría incluso vislumbrar a 
toda una población corriendo con sus perros de caza, ahora interrumpidos.

	 Nos enfrentamos a un proyecto de futuro, el modernista, frente al cual nues-
tra imaginación colonizada, nos dice Fisher, no producirá continuidades. Varios 
autores, entre ellos Isabelle Stengers y el propio Fisher, afirman que el fin de la 
creencia en el progreso paraliza nuestros poderes imaginativos, dejándonos con 
las mismas viejas fantasías del espacio exterior y la arquitectura futurista del siglo 
XX. Pero, ¿quién es esa anciana, viniendo de esa época, cuyo discurso tiene algo de 

3    Fisher, M. The Weird and The Eerie. Londres: Repeater Books, 2016, p. 128.
4    Fisher, M.  Ghosts of My Life. Writings on Depression, Hauntology and Lost Futures. Winchester, 
Washington: Zero Books, 2014.



telúrico en lo que respecta a la mutilación, tal vez no en la carne que se ve, sino en 
esa otra que compone el conjunto de saberes que constituyen el conocimiento y la 
fuerza de un pueblo, si no es un haunting? ¿Cuál es esa breve charla del vigilante, 
atreviéndose a soñar con una Amazonía del futuro que, habiendo vencido las lla-
mas, seguiría acogiendo a una multiplicidad de humanos y extrahumanos y, quién 
sabe, también acogería a perros que, aunque sean nativos, poco a poco parecen 
convertirse en inmigrantes en su propia tierra? Sobre todo, ¿quién es Fog Dog sino el 
espectro indiscernible del pasado de Fisher y del futuro de Mangrané que anuncia la 
precariedad del tiempo tal como lo experimenta el soliloquio humano, elevándose 
complejamente en fantasma, resto de carne, hueso, tierra, agua, piedra, hormigón, 
comensalismo, pueblo y comunidad? No es casualidad que su aparición provoque el 
colapso de la imagen. 

	 Aunque Fog Dog nos deje cara a cara con el Antropoceno, operando un plieg-
ue material y chamánico entre dos países tropicales y colonizados, desborda la 
melancolía que impregna la hauntología de Fischer. En la película, un otro tipo de 
fantasma, tropical, también se manifiesta. La declaración que abre el comunicado 
de prensa del cineasta tailandés Apichatpong Weerasethakul para su Uncle Boon-
mee Who Can Recall His Past Lives (2010) habita en otra ontología, de tipo animista: 
“Creo en la transmigración de las almas entre humanos, plantas, animales y fantas-
mas”.5 También podemos encontrar este tipo de ontología en otras piezas de Man-
grané, especialmente cuando el artista se acerca de las cosmologías amazónicas y 
del perspectivismo amerindio. A primera vista, desde un punto de vista occidental, 
la no coincidencia entre los términos fantasma y alma parece extraña. Los fantasmas 
se caracterizan aquí como entidades con un estatus existencial completo y tienen al-
mas que transmigran. Al mismo tiempo, para Weerasethakul, el cine tiene la capaci-
dad de engendrar una memoria mixta entre su equipo y los espectadores, creando 
así un nuevo pasado. “Vidas pasadas sintéticas”, dice, una “máquina del tiempo”. Los 
fantasmas y las almas son entidades reales en estas mezclas, dando a luz este nuevo 
pasado que a su vez está preñado de nuevos futuros. Según el cineasta, el cine crea 
otros mundos y vidas – cuyas almas transmigran. En Ghosts of Darkness, el cineasta 
nos regala una historia que habría tenido lugar en la provincia de Udon Thani sobre 
un hombre que exhibe películas en pequeños pueblos para ganarse la vida. Con-
tratado por una figura misteriosa, monta su improvisado teatro a un público que 
llega por la noche y presta atención a la película sin siquiera parpadear, con los ojos 
pegados a la pantalla. Al final de la sesión, salen del teatro de forma ordenada y, sólo 
cuando el hombre desmonta su equipo, se da cuenta de que ha presentado la pelícu-

5  Weerasethakul, A. “Director’s Statement.” En Strand Releasing Presents Uncle Boonmee Who Can 
Recall His Past Lives, 2010.

la en un cementerio para un público de muertos. Weerasethakul entonces comenta 
que fue llevado por un sentimiento de tristeza: “Eran fantasmas que aún querían 
soñar; pagaron su última ofrenda de dinero para comprar sueños, que era film”.6 Él 
tiene la hipótesis de que un cine –o tal vez un museo– es un ataúd, una caja cerrada 
donde los fantasmas embrujados siempre verán fantasmas, imágenes de personas 
que ya no están allí y posiblemente han fallecido. Fantasmas viendo fantasmas. 

	 ¿Y si consideramos que Fog Dog es todo sobre fantasmas, los que ven la pelícu-
la y todos los que caminan, ladran, bailan, tejen, barren, miran, asustan, hechizan, 
traquetean y brillan en las imágenes? Fantasmas mirando fantasmas, buscando una 
luz en la oscuridad del mundo que nos rodea, aquel anunciado por la mujer en la 
TV –el mundo del fin, en el que todo ya ha acabado o puede acabar. Weerasethakul 
sospecha que el miedo a los fantasmas empeora cuando somos jóvenes o cuando 
estamos cerca de la muerte. ¿Está nuestro mundo cerca de la muerte? ¿Cuántas veces 
más pueden nuestras almas aún transmigrar ante los incendios, las catástrofes o, en 
otras palabras, ante el Antropoceno? La película de Mangrané es también una espe-
cie de terror espectrogótico. Su historia de un castillo embrujado termina cuando el 
vigilante sale de sus muros y la cámara entra cándidamente en su pelo –morada de 
los espíritus para ciertas poblaciones indígenas– o en su cabeza –morada de la men-
te para ciertas poblaciones occidentales. ¿Cómo escapamos de estos castillos cuando 
amenazan apoderarse de todo el planeta? Además, ¿qué luz estamos buscando, 
nosotros los fantasmas? ¿Podría esta luz tener, de manera diferente a lo que predijo 
Fisher, una dimensión onírica, como vemos en Fog Dog (en el sueño del vigilante, 
en el deseo de la tejedora, en la aparición del propio Fog Dog), o en las películas de 
Weerasethakul pero también en el pensamiento de las poblaciones llamadas ani-
mistas?

	 El chamán y portavoz Yanomami Davi Kopenawa escribe, en La caída del cielo, 
que los espíritus del bosque xapiri son las imágenes de los antepasados animales 
yarori que se transformaron en animales en el primer tiempo. Ese es su verdade-
ro nombre. Los llaman “espíritus”, pero son otros. Llegaron a la existencia  cuando 
el bosque era todavía joven. Nuestros ancianos chamanes siempre los han hecho 
bailar y, como ellos,  seguimos hasta hoy. Cuando el sol se eleva en el pecho del cielo, 
los xapiri duermen. Cuando vuelve a bajar por la tarde, el amanecer comienza a 
despuntar para ellos y se despiertan. Nuestra noche es su día. Mientras dormimos, 
los espíritus están despiertos, jugando y bailando en el bosque. Es así. Hay tantos de 
ellos porque nunca mueren. Por eso nos llaman “pequeña gente fantasma” –pore thë 
pë wei!–  y nos lo dicen: “¡Sois fantasmas extranjeros porque sois mortales!” Es así. A 

6   Weerasethakul, A.  “Ghosts of Darkness.” En QUANDT, J (ed.) Apichatpong Weerasethakul. Viena: 
SYNEMA, 2009, pp. 104-117. 



sus ojos, ya somos fantasmas porque, a diferencia de ellos, somos débiles y morimos 
fácilmente.7

	 Nosotros hechizamos y somos hechizados. Somos fantasmas para otros, para 
los innumerables caídos por las manos de la colonización, la extinción y las masa-
cres. ¿Es la espectralidad una condición o situación de perspectiva? Como recuerda 
Fisher, hubo un tiempo en el que la palabra “hechizar” (haunt) significaba visitar o 
estar familiarizado con. Fog Dog es también una película sobre la visita, la visión de 
un artista catalán que vive en Río de Janeiro sobre un pequeño y hermoso lugar en 
Dhaka, un edificio modernista que se parece mucho a algunos espacios brasileños. 
No se trata del mismo lugar, pero algunos de nuestros fantasmas se conocen, se 
conocieron hace mucho tiempo e incluso pueden tomar el té juntos. Otros aúllan 
vengativamente en la luna llena. También hay quienes esperan pacientemente por 
su turno. Y todavía hay pequeños fantasmas mortales, que buscan la luz. Fog Dog es 
una fuente de luz, un espectro de esta luz.

 

7  Kopenawa, D.; Albert, B. A Queda do Céu. Traducción de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: Com-
panhia das Letras, 2015, p. 111.



Rescate en la cineósfera1

									         Cristina Pósleman

Por una justicia distributiva de lo senti-visionante

Permítanme emular y transformar una categoría del sociólogo colombiano Fals 
Borda (2009), pujante en estos días: la de lo sentipensante. La modifico para intro-
ducirme en el mundo del cine. Se trataría ahora, atrevámonos, del acto de sentirver. 
Como sabemos, este acto no es nada espontáneo. Hay siempre comprometido un 
hábito. De ahí que quizás sea preciso, pienso, revisar cómo es que este se conforma. 
Para empezar, evoquemos el famoso camello nietzscheano, el que lleva la carga de 
las tradiciones sobre sus espaldas.2 Ahora, permítanme esbozar una imagen algo 
bizarra. Hace un tiempo estamos experimentando cómo esa carga se vuelve hacia 
adelante y cómo su contenido real se deja ver: la ignominia o la pulsión necrofílica 
propia de la “cultura occidental”, o, dicho a lo Said (1996), la directa vinculación entre 
cultura y proceso imperial. 

Las teorías en, sobre y desde el cine más a mano, son algunas de las que em-
anan desnudas, en muchos sentidos, de la famosa carga. Primeramente cabe que 
admitamos, que estamos habituadxs a pensar el cine con teóricos “vedettes” (el 
masculino de teóricos es adrede). Una digresión antes de continuar con esto. Fíjense 
que me refiero a “pensar” el cine y dejo algo difusa esta expresión. Por lo pronto, 
es para hacer constar el lugar que estoy eligiendo para expresarme. Más que como 
analista de películas, comentarista o teórica del cine, me asumo cerca y, de hecho, 
en deuda, con el trabajo de intersección que hace el filósofo francés Gilles Deleuze 
entre imagen cinematográfica y pensamiento filosófico, en sus estudios sobre cine. 
Pero en mi caso, propongo situarme en dicha intersección algo indisciplinadamente. 

1    Este texto es una transcripción alterada de la presentación que realicé en el Ciclo de encuentros 
“Pensar con el cine. Intersecciones filosóficas”, organizado por Hambre cine experimental y Otros 
Presentes, en el mes de diciembre de 2020. Para esta ocasión he procurado pulir pero no alterar 
el tono de oralidad original.  He  incorporado en notas al pie, explicaciones in extenso de algunas 
categorías. Espero que estas modificaciones sumen a una lectura evocativa de los momentos que 
estábamos atravesando. 
2    Me refiero al despliegue que lleva a cabo Nietzsche acerca de las tres transformaciones del es-
píritu. Cito: “Con todas estas cosas, las más pesadas de todas, carga el espíritu de carga: semejante 
al camello que corre al desierto con su carga, así corre él a su desierto”. En: Nietzsche, F. “De las tres 
transformaciones”, en Así habló Zaratustra. Madrid: Alianza, 2003, p. 54

Fotograma extraído de Sembène, Ousmane. Le noir de…., 1962.    
https://www.youtube.com/watch?v=YMDg2UAyXSs&t=405s



Mi intención es producir una paleta de categorías que voy a llamar “mestizas”.3 
Como expresaba anteriormente, estamos acostumbradxs a trabajar con los 

materiales que tienen  mayor circulación en el circuito intelectual colonial.4 Lo que 
nos pone frente a la necesidad de ocuparnos de hacer traducciones, construir filtros 
interpretativos, adaptar protocolos de experimentación, etcétera. Por ejemplo, si 
nos queremos ocupar de construir un archivo que articule imagen y memoria colo-
nial, que es mi propósito en esta presentación, inmediatamente experimentamos la 
sensación y la efectiva situación de estar frente a la ausencia de sentidos a la mano. 
Entonces, desde esta presunta indisciplina les traigo al recuerdo que la manera en la 
que hemos estado articulando los textos deleuzianos, por ejemplo, (donde menos 
inmigrante me siento entre toda la paleta filosófica europea), ha sido una manera 
aplicativa. Aunque ha venido muy bien y ha sido efectiva a la hora de diferenciar, por 
ejemplo, el cine clásico y el moderno, a lo Bazin, a lo Aristarco, etcétera, sin embar-
go presiento que nos ha proveído de categorías que, en definitiva, no alcanzan a la 
hora de atesorar memorias locales, nuestras. Hay un componente fundamental que 
extrañamos en este tipo de textos metropolitanos -como les vamos a llamar, evo-
cando a Frantz Fanon. Un componente faltante que deberemos proporcionar desde 
estos sures epistemológicos, y que es el de la asunción performativa de lo que, a falta 

3    Utilizo el término “mestizas” siguiendo a Fernández Retamar, quien propone la categoría de 
“transculturación” para referirse a la interpenetración de las matrices culturales originarias de unos 
y otros de los componentes involucrados en un encuentro. En esta línea, el mestizaje cultural no 
tiene por qué implicar mestizaje racial, y tampoco el mestizaje racial estar ligado con un mestizaje 
cultural. De todas maneras, cuando se trata de rastros de memorias coloniales, tanto cuando se 
trata de mestizaje cultural como racial, en ambos interviene un ingrediente fundamental que hace 
a la diferencia, que es la marca de la violencia desigual. La batalla epistemológica en este sentido, 
según considero, debe apuntar a que la transculturación no ocluya el sentido violento y trágico de 
la impronta imperialista. Mestiza, de esta manera y según mi aporte, es una categoría que implica 
una alerta respecto de esta violencia desigual. Desigualdad no ontológica, sino referida a la mate-
rialidad de los cuerpos. Para ampliar esta teorización del término “mestizaje”, remito a: Fernández 
Retamar, R. Pensamiento anticolonial de nuestra América. Buenos Aires: CLACSO, 2016.
4    Aludo a lo que Rivera Cusicanqui llama “condición colonizada de las élites políticas/intelec-
tuales”. En: Rivera Cusicanqui, S. Un mundo chi’ixi es posible. Ensayo desde un presente en crisis. Buenos 
Aires: Tinta Limón, 2018.

de un término resonante, llamaré “microcolonialismo”5 como condición búmeran de 
estos textos.6 

Por eso, la necesidad de tomar una distancia a la hora de establecer modos 
de apropiación. Cuando se trata de obras que involucran la memoria de los acon-
tecimientos que han tejido nuestros propios procesos de emancipación, o de es-
tablecer intersecciones varias (entre las dimensiones epistemológicas, sociales, 
cuerpo-políticas) que han tramado nuestras historias locales, nuestras teorías y 
militancias de resistencia frente al monstruo colonial, estos modos de apropiación 
ameritan un cuidado muy sutil. Cuidado que a veces no cabe en categorías que son 
nativas en contextos donde la propia modernidad, o la gran categoría madre, la 
que distingue las dos grandes tipologías del cine por ejemplo, como es el caso de 
Deleuze, es algo que acá en nuestros contextos difiere totalmente. Y que no sólo 
difiere totalmente sino que significa una amenaza postergada. Por ejemplo, la may-
or cantidad de películas que son aludidas en las producciones enmarcadas en los 
estudios culturales, ni qué hablar de los textos de filosofía y cine como los franceses, 
son películas europeas y norteamericanas, y cuando interviene el cine del llamado 
“Tercer Mundo”, lo hace para marcar una diferencia siempre desde el lugar de los 
centros hegemónicos de producción cultural. 

No obstante, toda esta presentación tiene como fin resaltar una exigencia 
metodológica, la de no victimización de los actores involucrados: ya sea los rela-
cionados directamente con la producción cinematográfica, como aquellos ligados 
con la investigación y crítica. Entre estos últimos nos contamos. En cambio, lo que 
pretendo resaltar es la necesidad de ir elaborando una metodología de intersección 
para efectuar lecturas que replanteen la lógica distributiva de lo sentivisionante, que 
evite la endogamia epistemológica, la coaptación de nuestra imaginación y la mo-
nopolización de nuestros afectos. 

5    Con “microcolonialismo” ensayo abarcar la dimensión que atañe a los cuerpos en situación de 
extrema y disfrazada violencia colonial. Me refiero a la funcionalidad de la “axiomática colonial” 
(De Oto y Pósleman, 2017) sobre las fuerzas deseantes y, subsidiariamente, a la situación paradóji-
ca de, por un lado, la dificultad extrema de definir un lugar de enunciación, incluso eventual y, por 
otro, la extrema necesidad de hacerlo para hacer frente a la violencia desigual. Guardaría cierto 
parentesco con el colonialismo interno, siempre y cuando este atiende la forma en que los estados 
especulan sus políticas coloniales respecto de los imperios, y, en este sentido, abarca las efectua-
ciones biopolíticas sobre las corporalidades. Más a fin con el punto de vista de Rivera Cusicanqui, 
cuando hace una analítica de la dimensión micropolítica. 
6    La modalidad de búmeran plantea la funcionalidad de las categorías, en el sentido de seguir 
una trayectoria que tiene como fin alimentar un cierto narcisismo epistemológico. El término 
búmeran explicita un enfoque discontinuo respecto de la pretensión de auto-inmunidad de las 
categorías coloniales. La torsión de dicha inercia deja al desnudo la distribución racial de la culpa 
colonial. 



Operativa de la imagen ahogo y de la imagen respiro

Con la intención de remover ciertos territorios hiper-disciplinarizados, como creo 
que es el de la intersección entre imagen y memoria, les propongo partir de algu-
nas presunciones básicas que quizás no tengan que ver directamente con premisas 
fuertes o contenidos delimitados, sino más bien con formas de lidiar con materiales 
y herramientas con las que nos hemos estado moviendo. 

Quisiera evocar algunas escenas de la película La noir de…. del director Ousame 
Sembene, de 1966. Les sugiero explorar las películas de Sembene, sobre todo Xala, 
de 1975, donde asume, a lo Fanon, una crítica feroz a la actitud de los dirigentes 
africanos después de la Independencia, mostrando su codicia y su incapacidad para 
romper con las influencias extranjeras. Pero acá nos restringiremos a esta única 
película, porque es emblemática en muchos sentidos. Además, no quisiera efectuar 
intratextualidades o articulaciones al interior de la obra del director, ni intertextu-
alidades en la órbita de algo así como el cine africano, o algo por el estilo, que nos 
puedan confundir. Amén que haya otros films anteriores en Egipto y Túnez, para 
muchxs comentadorxs esta es la primera película del oeste continental, lo que se 
llama “África subsahariana”. 7 Más allá de si es la primera o si es la última, el asunto 
es que esta película catapulta a su director como el cineasta africano por excelencia. 

La trama resumidamente es la siguiente. La protagonista es una senegalesa 
que sueña con “la France”. Para ir a Francia decide buscar trabajo. Obtiene uno de 
cuidadora de niños para una familia burguesa de la metrópolis. La película altera la 
cronología entre la primera salida de Senegal a la Costa Azul, París y Dakar. Plena 
de tensiones paisajísticas entre los escenarios extremos de un Dakar post-indepen-
dencia –entre entornos “modernizados” y otros que conservan la impronta cultural 
propiamente senegalesa–, y una ciudad de la Costa Azul cuya impronta veraniega 
casi se pierde entre una atmósfera enrarecida. Además de un París agobiante, claus-
trofóbico. La voz de Douiana, nos acompaña la mayor parte de la película. Se alza 
en cuanto comienza a percibirse de otra manera distinta a la imaginada. Al final, se 
acicala, empaca y cuidadosamente ubica una máscara, su máscara, sobre la maleta. 
Se suicida en el baño del departamento parisino.

Uno de los objetos isotópicos es la máscara. Nos la encontramos apenas la 
protagonista emprende el viaje como regalo ilusionado a sus patrones, hasta que se 
cuelga en la pared blanca del departamento parisino. Otras veces, muchas y variadas 
máscaras aparecen expuestas como objetos de adorno en un estante de la casa de 

7    Sugiero explorar el siguiente material: Pallister, J.L. “From La Noire De. . . to Milk and Honey: Por-
traits of the Alienated African Woman.” Modern Language Studies, vol. 22, no. 4, 1992, pp. 
76-87. JSTOR, www.jstor.org/stable/3194941; Niang, s. Littérature et cinéma en Afrique francophone: 
Ousmane Sembène et Assia Djebar. París : L’Harmattan, 1996.

verano. Nos la encontraremos marcando los momentos en el proceso de abatimien-
to del personaje de Douiana, atesorada sobre las valijas, cuando está por emprender 
su último viaje. Y, al final, la vemos siendo arrebatada por un niño senegalés de los 
brazos del patrón, que ha ido a Dakar a devolver las pertenencias de la muchacha. 

Las imágenes son conglomerados mnésicos, modulaciones que atesoran me-
morias. Critiquemos el célebre oculocentrismo. Consideremos como una metonimia 
recurrente a lo largo de la película el rostro de Douiana y el objeto máscara y reten-
gamos nuestras amarras en ese punto por unos momentos. Tengamos en cuenta 
nuestra hipótesis de lectura: la imagen-respiro opera rescatando el potencial ar-
chivístico de la imagen-ahogo. Lo hace para hacer patente la gestión de la axiomáti-
ca colonial y para redireccionar su rumbo hacia otra relacionalidad. Vamos a ver 
cómo ocurre esto.

La memoria como archivo constituido por la imagen-ahogo y la imagen-res-
piro, no es una memoria que organiza nuestra percepción o la variedad de nuestras 
percepciones, sino que abraza los instantes, atesora las sensaciones, es acto sentivi-
sionante. Hace un tiempo que indago desde distintos lugares teóricos, sobre dónde 
reside lo mnésico de una imagen, o cuándo estamos frente a una imagen-memoria. 
O en todo caso, cuándo podemos decir: esto es una imagen. Y me arriesgo a pensar 
que una imagen es tal cuando es mnésica. Hoy estoy en condiciones de presumir 
que es tal cuando los materiales con los que se modula, cuando las secuenciaciones 
que admite, son seleccionadas tras un fino trabajo de distinción entre las imágenes 
ahogo y las respiro. Veamos qué quiero decir con esto. Voy a describir tres momentos 
por los que creo atraviesa la dupla imagen-ahogo– imagen-respiro. 

Volvamos al film. La dinámica entre los dos componentes de la dupla se pro-
duce a través de una pulseada –no es un contraste específicamente– entre el fondo 
y la superficie, entre el fuera y el interior de campo, entre los negros y los blancos. 
El primer momento en la operación de la pareja imagen-ahogo–imagen-respiro 
es el de la búsqueda de algún elemento en el que descansar identificatoriamente. 
Me identifico con lo que puedo, como Douiana mirando por la ventana del auto en 
su primera visita a la Cosa Azul: busco lo que me complazca, lo que no me altera, 
busco identificarme con lo que no me irrita, con lo que no me saca del pacto que yo 
misma tengo con “el” cine. Exotiquizo, orientalizo (Said, 1978),8 los personajes, los 
escenarios, todo. Pero esta orientalización sólo perdura hasta que advierto que es, 
en realidad, un búmeran semiótico de todo tipo. Nos metemos en el segundo mo-

8    Evoco la operación descripta por Edward Said, quien escribe: “Oriente fue orientalizado, no solo 
porque se descubrió que era “oriental”, según los estereotipos de un europeo medio del siglo XIX, 
sino también porque se podía conseguir que lo fuera, es decir, se le podía obligar a serlo”. En: Said, 
E. Orientalismo. Barcelona: Random House Mondadori, 2008, p. 15.



mento, el de advertir que esta postura identificatoria es un simulacro espantoso que 
pronto muestra su condición brutal.9 El ahogo se va presentando como insoportable. 
El propio pacto que he establecido con “el” cine se pone en tela de juicio. Para qué 
rodar, qué rodar. Pero pronto, desde las profundidades de este pacto, como la sangre 
que corre desde las entrañas de Douiana, y que va pintando la atmósfera burguesa 
hiper-congelada, comprendo que este final es en realidad un grito de futuro. Como 
una venus de carne y hueso, que ha atravesado el túnel inmundo de la denigración 
por parte de la hermana, del hermano, allí, presumo, está el germen del pueblo, de 
la comunidad y, entonces, nos es posible respirar. 

Respiro cuando me construyo un filtro para salvar algo. Respiro cuando lo que 
emerge es la memoria de lo que Céssaire llama “la mentira principal”,  de la que 
emergen todas las demás. Y la consecuente “maldición” de ser una víctima de bue-
na fe de una hipocresía colectiva.10 Experiencia trágica que no viene de un proceso 
de decepción o de vértigo ético, estético, o político a lo flaneur. Sino del vértigo de, 
emulando indisciplinadamente a Deleuze, sentirnos humanxs en cinco siglos de 
genocidios. Este acontecimiento, que vendría a ser la inauguración de un archivo, es 
el respiro que experimentamos en esta película.  

La imagen-ahogo y la imagen-respiro se imbrican mutuamente. No hay ahogo 
sin respiro latente, no hay respiro sin ahogo que aceche. Pero a cada momento estas 
dos imágenes tejen sus articulaciones de manera singular, se diría que tejen ellas 
mismas los momentos. Resumidamente, en el primero, la imagen-ahogo inclina 
la tensión para el lado de la ilusión de identificación sin más. No hay necesidad 
de nada más que de mi ojo-corazón pretendidamente puro que es más parecido a 
un ego paranoico. La imagen-respiro se oculta acuciada por la impotencia de sa-
berse necesaria pero imposible, de saberse necesaria pero insentivisibilizada. En 
el segundo momento, la imagen-ahogo se patentiza en un insoportable estado de 
trepidación absoluta, asumimos la imposibilidad de la identificación a  partir del 
fracaso absoluto de toda “perspectiva” que tenemos a mano. En ese momento, de las 
entrañas de estos restos de la cultura necrótica, emergen conglomerados mnésicos, 
estas imágenes memoria. La imagen-respiro acude para continuar. En el tercer mo-
mento la imagen-respiro atraviesa el filtro, y la imagen-ahogo transmuta en germen 
de comunidad, de pueblo. 

9   Pienso en el “brutalismo”, que Mbmebe teoriza para referirse a la “universalización de la condi-
ción negra” o al “devenir negro del mundo”, como código común que, hoy que la humanidad se ha 
convertido en una fuerza geológica de autodestrucción, trasunta en cualquier situación más allá 
de las diferencias y de las identidades particulares de los involucrados. Lo que no obsta, insisto, 
para sustraer la distribución desigual del daño. Para ampliar estas tesis, remito a: Mbembe, A. 
Brutalisme. París: La Découverte, 2020. 
10    Céssaire, 2006.

La sangre presiente

No podemos dejar de pensar en esa máscara como la marca indeleble de la memo-
ria colonial. Aunque toda la película es la puesta en escena, planos, cuadros, etcétera 
de una memoria insoportable, es también la expiación de la complacencia especular 
asfixiante, de la miseria especular. Evoquemos la imagen de la valija y la máscara, 
preparadas y esperando en un rincón de la habitación de Douiana mientras esta 
yace en la bañera sangrando. ¿Es un suicidio de entrega o derrota? ¿Es resistencia? 
Douiana no puede volver la mismavolver a ser la misma. No puede volver de esa 
experiencia, pero tampoco se lleva la humanidad, la naturaleza, no se lleva la po-
tencia de resistencia de su pueblo, que allí transmuta en memoria. Evidentemente, 
transmuta en memoria activa, que hace que al final la servidumbre se comprenda 
como lo que es en el cuerpo, ese que ha sido sistemáticamente denigrado, violenta-
do, prohibido.11 Esa memoria activa que además de ser la última voluntad de Doui-
ana, la excede, es el exceso de toda máscara, la memoria es la que hace que la sangre 
embotada corra y que ahora ya no desentone nunca más en ese escenario burgués. 
Hace que corra y ocupe toda nuestra atención. La sangre de las mujeres africanas ya 
no corre más impune, en soledad. Douiana le ha ganado la pulseada a la soledad.     

Las clasificaciones de cualquier cosa suelen oscilar entre la irritación y el es-
clarecimiento. Irritan aquellas clasificaciones que jerarquizan centralizadamente, 
por lo tanto, obviamente arbitrarias. Otras clasificaciones de imágenes, por ejemplo, 
las que parten de rechazar todo principismo, rigor, etcétera, son divertidas, además 
de útiles para ser aplicadas y replicadas. Pero hay otras clasificaciones que no son ni 
irritantes, ni simplemente entretenidas, sino que son necesarias. Hay un capítulo de 
la historia de las clasificaciones de imágenes que he tenido la necesidad de revisar. 
Particularmente, el que abarca el cine de una u otra manera ligado con lo que Ben-
jamin, o el mismo Deleuze, nombran como lo inenarrable. La división que Deleuze 
establece entre el cine de preguerra y el cine de posguerra12 es muy fecunda. Nos ha 
permitido establecer conexiones muy interesantes entre cines diversísimos como el 
de Fellini, el de Rocha o el del mismo Sembene –que de hecho aparece aludido– e 
incluso, críticas mediantes, con el cine comunitario del colectivo Cine Bruto. 

11    Aunque ahora compartimos el calvario de la destrucción geológica y de nuestros cuerpos con 
muchxs otrxs, como aclara Mbembe, esta experiencia de límites, algunxs la han vivido antes que 
otrxs. Para muchos sures, recrear lo vivo de lo vivo es una condición que viene de siglos (Mbembe, 
2020). 
12    Para expandir esta diferenciación, remito a: Deleuze, G. La imagen-tiempo: estudios sobre cine 2. 
Barcelona: Paidós, 1987; y del mismo autor, La imagen-movimiento: estudios sobre cine 1. Barcelona: 
Paidós, 2003. 



Ahora, vuelvo una vez a esta operación de detectar materiales postergados o a 
esas fuentes que taponan la sangre que corre bajo sus brillos. Lo hago en el ámbito 
del cine. Me pregunto, ¿cómo aparece solo en unas pocas páginas de esos exitosos 
tomos de estudios sobre cine, el cine de Ousmane Sembene, o el de Rocha, etcétera, 
solo unas poquísimas veces? ¿Será que deberíamos tomarnos el tiempo de volver a 
leerlos, pero ahora en vistas de remover la consistencia de estas tesis potentes de 
Deleuze, habiendo considerado el momento en el que este se encuentra con el cine 
de lo que allí mismo aparece como “Tercer Mundo”, ya no como un capítulo aparte, 
sino como una impronta constitutiva del cine que no puede procesarse bajo los mo-
dos que hasta ahora lo ha hecho, que está precisando otros archivos para su expan-
sión? Porque lo que trasunta allí, diríamos desde los sures, son las marcas ya no de 
la modernidad sin más, sino de la modernidad/colonialidad, para evocar a Quijano 
(1992). Y eso que especulo respecto de la obra de Deleuze, de Badiou, etcétera, inclu-
so de teóricxs latinoamericanxs, deberíamos hacerlo con cadx unx de nosotrxs.  

Nos debemos este trabajo de revertir esa desagregación del cine de las colo-
nias, del corpus del medio intelectual metropolitano, o de la intelligentzia francesa, 
para comprenderlo a la luz no de una sospecha sino de una certidumbre. He sugeri-
do, eventualmente, que ya no sospechamos de la colonialidad del poder, del sentir, 
del pensar, aunque por supuesto tenemos pendiente este trabajo de remoción de los 
diversos corpus ligados con el cine de los sures. 

Por eso, vamos a extender la imagen-cristal –que Deleuze asocia con la pos-
guerra– desde el momento en que opera la cristalización, justamente, de las capas 
del tiempo. Empecemos por considerar que esta imagen vehiculiza la condición 
de inenarrable de un acontecimiento, haciéndose cargo de la dupla imagen-aho-
go–imagen-respiro. Vamos a remover esta condición de inenarrabilidad y vamos a 
decir que, en ciertos contextos, esta  no cuenta. Vamos a decir que cuenta otra, que 
cuenta la condición de ahogo, porque hay algo que se narra en falso. Que cuenta la 
necesidad de respiro de esta continuada y sistemática aliteración de la historia. Que 
cuenta la potencia de irrupción de una resistencia que alcanza las entrañas del pro-
grama moderno, que insiste en inspirar y expirar. Y no es casual que respirar, que es 
inspirar y expirar, tenga una familiaridad etimológica griega con iluminar el espíritu, 
que es el rol que cumplen las musas en la escritura griega. Y que en un gesto irónico 
parangono con el analfabetismo de Douiana y, entonces, con la imposibilidad cierta 
de escribir la historia con la letra con la que la hace el patrón y la patrona, pero con la 
potencia de realización de un acto que tuerce hasta el último giro posible este cinis-
mo necrótico. 

Distingo las imágenes de acuerdo a la reverberación de la memoria de una 
conversión fatal. Si el paso del montaje-acción al plano secuencia es para Deleuze 

el punto que diferencia el cine clásico del moderno, ya que el plano secuencia sería 
la operación certera para un acontecimiento que no puede narrarse, o que no puede 
serlo con las categorías anteriores, que no halla puntos para cortar a cronos porque 
no hay ya criterio para hacerlo, si el absoluto desencanto es el aliado del plano se-
cuencia, en esta película, que puede considerarse como un largo plano secuencia, 
este no es la solución a la falta de punto de corte del tiempo. En cambio, se trata de 
una operación consistente en seguir el recorrido de esa huella precaria que va dejan-
do la máscara todo a lo largo del ir y venir de la metrópolis a la colonia. No viene a re-
solver el ahogo con gesto estético, sino que no puede dejar de seguir una certeza. No 
hay certeza más grande después de la imagen-respiro de que lo cierto es la necesi-
dad de vivir, o sea, la de resistir a la deshumanización de las relaciones, de lo común. 
En este sentido, el suicidio es el acto más contundente de libertad. El cine africano 
señala su punto de partida ahí. Celebramos que Douiana haya ejercido ese derecho. 
Y festejamos también que el cine africano tensione el búmeran del capitalismo y 
del colonialismo hacia el lado de la insistencia del nuevo humanismo a lo Fanon. ¿Se 
imaginan si la primera película africana hubiera terminado en la aceptación lisa y 
llana de la sumisión colonial o en la romantización de la servidumbre? 

Algo para el fin

El pueblo ruge en el suicidio, no como una capitulación sino como el acto de resis-
tencia por excelencia. De esta manera toda la película puede ser vista o revista como 
una preparación cuidadosa y progresiva de esta conversión que es, en todo caso, un 
acto de suicidio. Acto de suicidio del cine que hasta el momento ha retratado a la 
burguesía, el suicidio del cine que ha sucumbido al riesgo de encapsularse, un suici-
dio estético-político. 

En esta oportunidad me gustaría que resultara de esta presentación, aunque 
más no fuera, algunas notas para la elaboración de un dispositivo que nos permita 
un trabajo de clasificación de imágenes cuyo criterio sea la manera en la que las imá-
genes patentizan o performan memorias postergadas o consideradas prescindentes. 
Me interesó esta película porque, como aclaraba, inaugura un archivo necesario, un 
archivo sentivisionante: el de la memoria de la resistencia del pueblo africano y, a 
manera de réplica, el de la memoria de nuestros sures. 





Notas sobre el cine indígena 
Puentes entre la etnografía, los saberes 
propios y la experimentación audiovisual 

Carlos Eduardo Villalba Gómez 

Introducción

En una época en la que las piezas audiovisuales de contenido étnico circulan cada 
vez con mayor fuerza, surgen posturas y planteamientos críticos sobre cómo se están 
dando los procesos de producción y consumo de las obras cinematográficas en las 
que participan pueblos indígenas. La apuesta por la visibilización de estos grupos 
históricamente excluidos parece no resultar suficiente si esta no conlleva a que se 
problematicen los procesos de representación fílmica. Reconociendo que el cine es 
un dispositivo profundamente ideológico, no sólo por la naturaleza de sus compo-
nentes narrativos sino formales, se puede comprender que en muchas ocasiones 
este material audiovisual puede desembocar en procesos de invisibilización por ex-
ceso de productos codificados o por estandarización en el uso de los métodos “más 
eficaces”. Sin embargo, las energías reflexivas también deben dirigirse a considerar 
las posibilidades políticas y estéticas que emergen en este contexto. Para esto vale 
la pena recrear el debate sobre la capacidad de ‘captar realidades externas’ ante la 
ficcionalización documental o argumental pero, al mismo tiempo, entender en todo 
esto cuál es el papel de la etnografía y la investigación. Adicionalmente, es preci-
so que se pongan en consideración las potencialidades de construcción temporal, 
espacial y atmosférica –aspectos propios del cine– a la luz de las relaciones que se 
pueden tejer con las epistemologías indígenas. Teniendo esto en cuenta, ¿podemos 
pensar en la posibilidad de que estas sean la fuente de construcciones diegéticas y 
no solo objetos de retrato cinematográfico?, ¿podemos encontrar en la etnografía 
no solo el espacio para la recolección de datos sino también las bases para esculpir la 
imagen en movimiento?

¿Es el cine solo un vehículo de enunciados?

Para dar comienzo a una serie de reflexiones sobre las posibilidades del cine indíge-
na se pone bajo consideración, en primer lugar, una de las formas recurrentes en que 
se ha abordado este fenómeno desde las humanidades, sobre todo bajo las líneas 



de estudio que tratan temáticas étnicas. Esta forma es aquella que opera tomando 
este tipo de cine como objeto de estudio, lo que implica poner las energías en me-
canismos como el análisis discursivo y semiótico de piezas fílmicas. Allí aparecen los 
intereses por develar representaciones sociales e imaginarios subyacentes en esta 
producción audiovisual, al reconocer que son resultado de procesos de producción, 
circulación y consumo situados históricamente. Este tipo de abordaje busca ind-
agar sobre las profundidades ideológicas del cine que consta de la participación de 
grupos étnicos. Asimismo, estos procesos interpretativos vuelcan su atención en los 
aspectos narrativo y, a partir de ahí, se ha llamado la atención en torno a la presencia 
de estrategias de significación dominantes, fundamentadas en categorías binarias 
de primitivo/civilizado, tradicional/moderno, lo propio/el otro y observador/obser-
vado.1

Dado esto, es claro que un eje de trabajo es el del examen crítico que identi-
fica que la historia del cine con contenido étnico es casi la historia de los pueblos 
indígenas como objeto de retrato/representación. Sin embargo, otra posibilidad 
para aproximarse a la reflexión del audiovisual indígena, o con participación nativa, 
parte de asumir al cine como una forma de construcción de conocimiento (no solo 
como objeto de conocimiento) con estrategias y lenguajes que van más allá de los 
estándares analíticos propios de las ciencias sociales. Esto supone reconocer que el 
pensamiento cinematográfico tiene herramientas epistemológicas que ofrecer a las 
humanidades para reflexionar sobre los fenómenos del mundo, en este caso, sobre 
los relacionados con los pueblos indígenas. A la vez, con este tipo de aproximación 
se alerta sobre el reduccionismo que supone imponer reglas externas a un lenguaje 
como el audiovisual e invita a un pensar propiamente cinematográfico.

Siguiendo esta línea, Arias2 afirma que el cine no se puede entender como sim-
ple vehículo de representaciones en la medida en que no solo transitamos mensajes 
a través de él, sino que podemos hacer construcciones teóricas y comprensivas a 
través de las mismas herramientas del cine. En este sentido, podemos pensar que en 
el cine indígena se pueden trascender los abordajes etnográficos expositivos o divul-
gativos, tanto en las reflexiones que se hacen sobre él, como en su quehacer.  De esta 
manera, cuando se entiende en las humanidades y en los campos de la investigación 
etnográfica que la imagen no es solo representación de algo, se abre un campo de 
posibilidades, a la vez que se da una apertura epistemológica importante.

Las disciplinas que particularmente hacen etnografía parecen resistirse a pen-
sar con el cine, mientras que suelen priorizar pensar al cine, o registrar con el cine, o 
exponer resultados de investigación a través del cine. Uno de los problemas reside en 

1    Flores, C. El documental antropológico. Una introducción teórico-práctica. Chiapas: CIMSUR/UNAM, 2020.

2    Arias J. C. La vida que resiste en la imagen: cine, política y acontecimiento. Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 2010.

pensar la imagen cinematográfica solo como un enunciado, tal como lo cuestionaba 
Deleuze a los lingüistas quien consideraba que omiten la naturaleza moviente del 
cine, al tiempo que distorsionan las potencialidades que puede producir a partir de 
la experiencia y en la experiencia.3 De ahí que el escribir-pensar con imágenes sea una 
metodología de crear-interpretar y construir conocimiento social en la que pueden 
explorar recursos las humanidades. Esto en cuanto el cine es un dispositivo de pens-
amiento que provoca estímulos psicológicos y sensoriales con implicaciones intelec-
tuales y no solo es una herramienta que facilita un hilo conductor de una narración. 
Como lo planteaba Eisenstein4, los juegos de asociación de imágenes tienen la 
capacidad de producir conceptos.

En la medida que esta participación entre el cine y la etnografía sea más es-
trecha, superando la tradición que ve a esta última como mero instrumento para el 
contenido audiovisual, se podrán abrir posibilidades de crear conocimiento de la 
mano del audiovisual. Esto supone entender que el cine no es solo un vehículo met-
odológico para comunicar los resultados de investigación etnográfica, pero tampoco 
es solo un medio para conquistar información que rellena el contenido narrativo de 
las piezas. 

La etnografía, bajo esta perspectiva, se enfrenta al reto de construir una descrip-
ción densa de las comunidades, tarea que trasciende por mucho la descripción deno-
tativa.5 El objetivo es interpretar profundamente las tramas jerarquizadas de signifi-
cación de los grupos sociales que inciden en sus formas de acción, lo cual requiere 
una aproximación menos distante y más sensorial para que, capa por capa, pueda 
comprender las formas diversas de asumir las experiencias espaciales y temporales. 

Por su parte, vale recordar que en el cine la materia prima es el espacio y el ti-
empo, la cual se esculpe a través de la imagen en movimiento y el sonido. Partiendo 
de esta idea, podemos entender que la etnografía puede ir más lejos del registro y 
que el cine etnográfico puede usar la etnografía más allá del contenido. En la medi-
da en que haya un reconocimiento de los saberes propios, estos pueden intervenir 
radicalmente en estructuras narrativas, no-narrativas, en los montajes, en formas 
de iluminar, de encuadrar, de emplazar la cámara, de construir el diseño sonoro, 
etcétera. Así, la propuesta es que en el cine indígena la forma esté cada vez más im-
pregnada de la etnografía y que empiece cada vez más a ser contenido. 

3    Martin, J. “La imagen-movimiento: Deleuze y la relación Beckett-Bergson”. Areté, 22(1), 2010, pp. 51-68.

4    EisenteinI, S. Hacia una teoría del montaje. Barcelona: Grupo Planeta (GBS), 2001.

5    Geertz, C. La interpretación de las culturas. Barcelona: Gedisa, 2003.



La connotación política del cine indígena

Entendiendo lo anterior, se abren por los menos dos campos de exploración: el prim-
ero, implica asumir que no se trata de descifrar el mensaje político de una película, 
sino de reconocer que el cine en sí mismo es político; el segundo es hacer etnografía 
con imágenes y también construir imágenes con fundamentos etnográficos. En ese 
sentido, retomo lo que plantea Arias6: si entendemos que lo político no solo es lo 
relacionado con el ejercicio de toma o contestación del poder, sino la constitución 
de modos de existir y habitar, la pregunta por la dimensión política del cine implica 
pensar el cine como la apertura de posibilidades de vida y de experiencia ante los re-
latos que nos atraviesan. De ahí que se pueda afirmar que lo político del cine puede 
estar en lo que está presente en la imagen, pero también en lo que ella calla, en lo 
que hace visible pese a que no pueda mostrarlo.7

De esto se originan reflexiones sobre la connotación política del cine indígena. 
En este marco, surgen posturas y planteamientos críticos sobre cómo se están dan-
do los procesos de producción y consumo de las obras cinematográficas en las que 
participan pueblos indígenas. Didi-Huberman8 ha planteado que en la actualidad 
los pueblos están expuestos gracias a los “medios”. De acuerdo con esta proposición, 
hoy son más visibles de lo que nunca lo fueron y se podría pensar que, de la misma 
manera, son más visibles sus realidades políticas. Mora9 en cuanto a las comuni-
dades indígenas, señala que actualmente “son objeto de todos los documentales, 
de todos los turismos, de todos los mercados y de todas las telerrealidades posibles”. 
No obstante, siguiendo a Didi-Huberman, plantea que el hecho de que sean visibles 
los pueblos conlleva a que estén expuestos por el hecho de estar amenazados, justa-
mente en su representación política y estética, en su existencia misma.  

Reconociendo que el cine es un dispositivo profundamente político (no solo por 
manejar contenidos políticos) se evidencia que el material audiovisual de temática 
indígena puede conllevar dinámicas de invisibilización, por exceso de recursos alta-
mente codificados. Esto deriva en la proyección de imágenes limitadas, deformadas 
y estereotipadas de la realidad de las comunidades.10 

Así, para pensar en las potencialidades políticas del cine indígena, se debe en-
tender que la innovación audiovisual y las imágenes de resistencia no pueden redu-
cirse a alterar los contenidos narrativos, así como tampoco a un mero involucramien-

6    Arias J. C. La vida que resiste en la imagen: cine, política y acontecimiento. op. cit.

7    Didi-Huberman, G. Imágenes pese a todo, trad. Mariana Miracle, Barcelona: Paidós, 2004. 

8    Didi-Huberman, G. Pueblos expuestos, pueblos figurantes. Buenos Aires: Ediciones Manantial, 2014.

9    Mora, P. Máquinas de visión y espíritus de indios. Seis ensayos de antropología visual. Bogotá: Idartes, 2018, p. 19.

10    Carelli, V., Echevarría, N. y Zirión, A. Diálogos sobre cine indígena. Ciudad de México: Cuadernos de Cinema23, 2016.

to de las comunidades en los procesos de producción. Sobre todo, las posibilidades 
políticas residen en transformar las formas y procesos de representación, desafiando 
las lógicas dicotómicas presentes en los códigos audiovisuales convencionales y en 
los contratos comunicativos que imperan actualmente en el cine industrial.

La etnografía y los saberes propios más allá del contenido

Se sabe que se ha recurrido a la etnografía principalmente en el área del cine docu-
mental, la cual no ha estado separada del terreno de la ficción. Nichols11 señala que 
la relación cineasta-realidad o cineasta-sujeto es distinta en estas áreas. Pero esto no 
implica una división radical ya que históricamente los documentales han recurrido a 
instancias como la de escritura de guion o puesta en escena; en contraparte, algunas 
ficciones han hecho uso de las convenciones del documental, al acudir a recursos 
como la inclusión del detrás de cámaras, la improvisación, la cámara en mano, el 
material de archivo o la iluminación natural.

Este punto de partida permite comprender que bajo la pretensión de filmar la 
realidad tal como es en el encuentro documentalista-personas, paradójicamente sur-
gen experimentos audiovisuales bastante cercanos a la ficción. El antropólogo visual 
francés Jean Rouch planteaba la necesidad de que en las grabaciones sucedieran 
determinadas interacciones o discusiones, lo que se refleja en una película como 
Crónica de un verano (1960). Sin embargo, reconocía que para esto había que planifi-
car situaciones que no eran espontáneas. Por su parte, la pretensión observacional 
propia del cine-documental adquiere un tono particular en su obra Los amos locos 
(1955), en la cual se aleja de una aspiración de neutralidad al recurrir a un recurso 
como el de introducir la cámara en el ritual del Hauka de un grupo de indígenas 
nigerianos. Aquí el dispositivo no solo registra etnográficamente el ritual, hace parte 
de él. 

Rompiendo así con la dicotomía documental/ficción, es pertinente pensar las 
posibilidades de poder hacer desaparecer la pantalla con el mecanismo base del 
cine-directo en el que el director aparece como si fuera “una mosca en la pared”. Si 
asumimos al documental etnográfico como un asunto de interpretación creativa 
de la realidad, podemos entender cómo en este tratamiento que vincula una con-
notación ficcional los grupos indígenas y los procesos etnográficos pueden partici-
par de manera más activa a la hora de moldear o esculpir estos elementos narrativos, 
estéticos y la puesta en escena. El primer paso reside en derribar la pretensión de im-
agen-transparente para encontrar en el cine, con elementos ficcionales, un lenguaje 
para los pueblos indígenas con posibilidades creativas y de agencia mayores que les 

11    Nichols, B. Introducción al documental. Ciudad de México: UNAM, 2013.



permita poner en escena sus propias categorías, cosmovisiones y narraciones. 
Esto se traduce en una viabilidad para las construcciones diegéticas en las que 

se vincula la ficción con el documental, que permiten crear universos audiovisuales 
que posibiliten la negociación con un punto de vista. Para Viveiros de Castro12 los 
conocimientos de los pueblos indígenas amazónicos, comunidades en las que ha 
centrado su labor etnográfica, no se deben tomar como saberes míticos susceptibles 
de ser objeto de estudio, sino reconocer en ellos posibilidades epistemológicas. 

De ahí que su postura teórica del perspectivismo involucra y se nutre de los sa-
beres propios de las comunidades, al indicar que el mundo está compuesto por una 
multiplicidad de puntos de vista, por lo que lo existente es un campo de intencional-
idad, voluntad y agencia. De ahí que los animales puedan revelarse como personas a 
través del chamán, quien puede ver como estos seres y, por lo tanto, el acto de conoc-
er implique tomar el punto de vista del animal, que está en el cuerpo y en la posibili-
dad de transformarse. 

Lo anterior toma relevancia en cuanto se refleja una inclinación por asumir en 
la labor etnográfica unas búsquedas para moldear nuevos pensamientos y formu-
laciones teóricas. En este caso, se podría pensar en la posibilidad de asumir la labor 
etnográfica para moldear imágenes. Así, Viveiros de Castro13 habla con base en las 
categorías de pensamiento de los indígenas amazónicos y, al mismo tiempo, plant-
ea que es más provechoso acercarse a la antropología de las comunidades. Esto es, 
a sus propias categorías corporales, espirituales y ontológicas. Esto se relaciona con 
la máxima que indica que “no podemos pensar como los indios, máximo podemos 
pensar con ellos”. Es este pensar con ellos del que pueden surgir decisiones de di-
rección, estéticas, narrativas y atmosféricas que determinan otras posibilidades de 
codificación en la obra cinematográfica. 

Por otro lado, siguiendo a Casetti y Linares14, toda película tiende a enfatizar 
en un aspecto semiótico: el indicial (cine realista, en cuanto se apoya en huellas del 
mundo real), el icónico (cine de ficción y/o documental, en cuanto se basa en la con-
strucción diegética de mundos) y el simbólico (cine experimental, que exige elabo-
ración libre del espectador). Cuando se pone el énfasis en el tono documental, hay 
una apuesta por la indexicalidad, que implica se centra en la huella de la imagen. 
Son imágenes como síntomas. Aquí aparece la etnografía en su sentido más liter-
al y explícito ya que da cuenta de cuerpos concretos y de territorios. Las imágenes 
indiciales tienen una relación privilegiada con la realidad porque están mediadas 
por procesos causales. Por su parte, las imágenes icónicas facilitan la reinvención 

12    Viveiros de Castro, E. Metafísicas caníbales. Líneas de antropología postestructural. Buenos Aires: Katz Editores, 2010.

13    Ibid.

14    Casetti, F. y Linares, P. Teorías del cine, 1945-1990. Madrid: Cátedra, 1994.

sistemática de la realidad y son la que producen similitud y/o verosimilitud, crean el 
“fantasma de la vida”15, en cuanto se busca similitud con lo real a partir de lo denota-
tivo, así lo real sea ficción. En tercer lugar, el plano simbólico es donde se encuentra 
la experimentación, en el que se juega con las convenciones. Es aquí donde se puede 
resignificar el papel de la etnografía. Se podría pensar que esta es la que da las bases 
para identificar y reconocer los momentos que el documentalista debe registrar y 
cómo tratarlos. 

Pero este plano simbólico podría tener una radicalidad mayor: podemos 
pensar en la posibilidad de una etnografía que permita una aproximación mayor 
a las categorías de pensamiento y sensibilidad de las comunidades para que esta 
se incorpore a las construcciones diegéticas puramente cinematográficas. Aquí las 
categorías, cartografías y taxonomías propias de las cosmovisiones indígenas ya no 
solo son objetos de retrato cinematográfico (como los documentales de Discovery 
Chanel), sino que se puede encontrar en la etnografía las bases para esculpir la ima-
gen cinematográfica y no solo el espacio para la lectura de un contexto. 

15    Cadetti, F. y Linares, P. (1994). Teorías del cine, op. cit., p. 161.



Apuntes para proyectar una analítica 
de la (des)composición en los documentales 
Boca de Lixo y El botón de nácar 1 

Pedro E. Moscoso-Flores

Introducción

En primer lugar, nos proponemos someter a examen el lugar que la noción de resis-
tencia ha venido a ocupar dentro del paisaje contemporáneo. Ello, a la luz de una 
analítica que se sostiene en las inmediaciones de dos documentales que dan cuenta, 
cada uno desde un posicionamiento situado, de fenómenos específicos que forman 
parte de la realidad socio-política latinoamericana. Por una parte, el documental 
Boca de Lixo (1993) del director y documentalista brasileño Eduardo Coutinho (1933-
2014), quien realiza un trabajo audiovisual orientado a visibilizar el día a día de una 
comunidad conformada por personas que dedican su vida a la búsqueda, selección 
y recolección de basura en el vaciadero de Itaoca, São Gonçalo, a 40 km de Río de Ja-
neiro. Por otra parte, el documental El botón de nácar (2015) del documentalista chile-
no Patricio Guzmán (1941), quien se ocupa de entregar su visión sobre Chile en torno 
a su extensión marítima, introduciendo una comprensión de la memoria histórica 
a partir del abandono de la conexión con el mar, vinculándolo con el escenario de 
violencias políticas susceptibles de rastrearse a la dictadura, específicamente en 
relación con los cuerpos de los desaparecidos esparcidos por el Océano Pacífico.

	 La tesis provisional que propondremos en la siguiente: ambos archivos doc-
umentales nos entregan una visión respecto del nodo violencia-política a partir de 
procesos sociales y económicos propios del actual escenario global latinoamericano 
al alero de una racionalidad capitalista, pudiendo ser leídos como archivos docu-
mentales de resistencia política. No obstante, propondremos que entre ambos se 
pueden establecer diferencias si los ponemos a dialogar reorientando la noción de 
resistencia. En otras palabras, nos interesa abordar las resistencias dentro de una 
indagatoria referida a los entrelazamientos entre las condiciones semióticas y ma-
teriales desde la que se visibiliza un saber sobre los cuerpos, proponiendo así una 
disyunción respecto de aquellas discusiones que abordan el término desde una 
perspectiva eminentemente humana. Siguiendo este trazado, nos concentramos en 

1    El presente texto forma parte del proyecto de investigación Fondecyt regular n. 1210004.



aquello que ambos registros documentales patentizan en términos de sus propias 
condiciones de enunciación: tomando distancia de aquello que parecen reflejar o 
documentar -entendido en el sentido genérico de constatar o dar cuenta de-, diremos 
que estas producciones documentales despliegan (producen, crean) espacios de 
resistencia al compás de las conexiones entre las múltiples capas y estratificaciones 
que las componen. Ello, por una parte, en torno a las condiciones semántico-inter-
pretativas ancladas a determinados modos de percepción2 sobre las que se impulsa 
un proyecto archivístico entendiendo, tal como señala Tello, que:

[e]l archivo nunca puede reducirse al resultado de una 
actividad administrativa autárquica o aislada del resto del cu-
erpo social, ya que es más bien el producto heterogéneo de un 
conjunto de relaciones y tensiones sociales mucho mayor, cuya 
condición de posibilidad está dada por una concatenación de 
cuerpos y fuerzas que no responden en ningún caso a una orga-

nización social determinada por naturaleza.3

Aquellas resistencias que surgen al compás de las materialidades también 
involucran la producciones documentales mismas: imágenes en movimiento4 que 
componen los paisajes que aparecen frente a las cámaras y que se proyectan en el 
material grabado (seres humanos, artefactos, animales, objetos naturales, etcétera), 
así como también aquellas que corresponden a los medios técnicos de producción 
del material documental (cámaras y camarógrafos, instrumentos y aparatos de 
edición, inserciones auditivas, luces e instrumentos técnicos utilizados para dar 
cuenta de una totalidad, etcétera). En otras palabras, todos aquellos elementos 
técnicos y humanos que posibilitan la composición de un montaje. 

2    Tal y como plantea Bergson, “¿Cómo pedir a los ojos del cuerpo, o a los del espíritu, ver más de lo que ven? La atención 
puede precisar, aclarar, intensificar: pero no hace surgir, en el campo de la percepción, lo que no se encontraba allí de 
entrada. He aquí la objeción. Ella es refutada, creemos nosotros, por la experiencia. Hay, en efecto, desde hace siglos, 
hombres cuya función es justamente ver y hacernos ver lo que no percibimos naturalmente. Son los artistas”. Bergson, 
H. El pensamiento y lo moviente. Buenos Aires: Cactus, 2013, pp. 152-153.

3    Tello, A. Anarchivismo. Tecnologías políticas del archivo. Buenos Aires: La Cebra, 2018, p. 27.

4    Con esto nos referimos a la cuestión según la que existe una imagen pre-filosófica del pensamiento –el plano de 
inmanencia– lo que pertenece por derecho al pensamiento es el movimiento, un movimiento particular que va hacia el 
infinito. Lambert, G. In search of a new image of thought. Giles Deleuze and Philosophical Expressionism. Minneapolis: Univer-
sity of Minnesota Press, 2012, p. 15. 
El movimiento para Deleuze se encuentra vinculado a una producción que logra conmover el espíritu fuera de todo 
orden de representación, que transforma el movimiento mismo en una obra. Siguiendo a Nietzsche, pondrá este movi-
miento en afinidad con el orden de la repetición: “El teatro es el movimiento real; y en todas las artes que utiliza, extrae 
el movimiento real. Este movimiento, la esencia y la interioridad del movimiento, es la repetición, no es la oposición ni la 
mediación”.. Deleuze, G. La isla desierta y otros textos (1953-1974). Valencia: Pre-textos, 2005, p. 68.

Lo que nos interesa dilucidar, como problema de fondo, es si es posible atisbar 
una analítica de estos medios audiovisuales que dialogue con lo que llamaremos un 
pensamiento del/en el medio. Un pensamiento posible de ser esbozado en sus condi-
ciones difractivas5, es decir, de un pensar que no preexiste como fundamento de 
la realidad sino que va desplegando de manera conjuntiva y disyuntiva a partir de 
procesos de contacto concretos entre diversos elementos que componen el mundo, 
acercándonos entonces a una idea del pensamiento como creación.6 Este nodo entre 
pensamiento-medio es afín a lo que Stengers7 –leyendo a Deleuze– consigna como 
par le milieu. Por una parte, un medio que involucra las trayectorias, los desplazamien-
tos y los movimientos del pensamiento forzado en torno a un límite; límite que no se 
piensa, como sugiere Lapoujade8, sino que se enfrenta o, más bien, “solo se piensa 
si se lo enfrenta”. Por ende, el problema del límite del pensamiento nos pone frente 
a un problema que es tanto epistémico como político, toda vez que lo que parece 
emerger en/de él es la puesta en funcionamiento de una práctica de resistencia 
del pensamiento frente al Todo totalizante que imponen las dimensiones jurídi-
co-normativas de los dispositivos o máquinas de captura discursivas. Ahora bien, 
este límite al que se enfrenta un pensamiento que resiste no ha de proponerse como 
franqueándose absolutamente, sino que se engarza al compás de sus mutaciones, 
cambiando de naturaleza a la luz de un ejercicio de movimientos que buscan “hacer 
comunicar los dispares”.9 

Por otra parte, atendiendo al medio como hábitat, se abre la dimensión de un 
pensamiento etho-ecológico o ecosófico10 posible de inscribirse alrededor de en-tornos 
(tecnológicos, ambientales, socio-políticos, mentales) singulares, contingentes y 
múltiples que emergen a partir del entrelazamiento entre determinados ecosiste-
mas y cuya condición de posibilidad pasa por sus potencias de composición que 
integran elementos tanto semióticos como materiales. Diremos, entonces, que el 
nodo resistencia-medio-pensamiento podría ser analizado a la luz de sus pregnancias 

5    Barad, K. Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and the Entanglement of Matter and Meaning. Durham: Duke 
University Press, 2007. 

6    Deleuze, G., Guattari, F. ¿Qué es la Filosofía? Barcelona: Anagrama, 1997.
7    Stengers (2005).

8    Lapoujade, D. (2016). Deleuze y los movimientos aberrantes. Buenos Aires: Cactus, 2016, p. 307. 
9    Ibid., p. 311.

10    Debemos reconocer en esta propuesta una inquietud que es a la vez conceptual y material. Ello, en las cercanías de 
la definición ecosófica guattariana de las tres ecologías –mental, social y medioambiental–: “Si es tan importante que 
las tres ecologías se liberen, en el establecimiento de sus propios puntos de referencia cartográficos, de los paradigmas 
pseudocientíficos, ello no solo se debe al grado de complejidad de las entidades consideradas, sino, más fundamental-
mente, al hecho de que ahí está implicada una lógica diferente de la que rige la comunicación ordinaria entre locutores 
y auditores (…) Esta lógica de las intensidades, que se aplica a los agenciamientos existenciales autorreferidos y que 
introducen duraciones irreversibles, no solo concierne a los sujetos humanos constituidos en cuerpos totalizados, sino 
también a todos los objetos parciales”.  Guattari, F. Las tres ecologías. Valencia: Pre-Textos, 2017, p. 25.



sensibles, es decir, de encuentros siempre contingentes y efímeros cuya temporali-
dad se torna refractaria a las leyes del tiempo cronológico y que permitirán entender 
el pensamiento como un entretejer encarnado que no preexiste al contacto con las 
cosas, cuyas derivas se mantienen siempre en una relación de imprevisibilidad y/o 
de indeterminación funcional. 

Más que desarrollar un análisis comparativo entre ambos documentales, lo que 
nos mueve es un interés especulativo respecto a lo que cada uno de ellos nos ofrece 
para despuntar una reflexión que visibilice la apertura a estos otros modos de entend-
er la resistencia desde la perspectiva de una complicidad entre arte y filosofía, espe-
cíficamente alrededor de la cuestión de la creación. 

A modo de preludio: las resistencias como problema del pensamiento                       
como expresión

Antes de comenzar, nos interesa, a modo de provocación, proponer un paréntesis 
para constatar el carácter polisémico y múltiple sobre la noción de resistencia. La 
discusión sobre las resistencias de los cuerpos tiene larga data. Solo por proponer un 
inicio, en su libro An Introduction to History of Structural Mechanics, Edoardo Benvenu-
to retoma una discusión que ha sido determinante para el ámbito de la historia de 
las ciencias y que, tal como señala, se conecta en un núcleo central con las dimen-
siones del arte y de la arquitectura: “En la construcción, la ciencia y el arte han estado 
siempre unidas en el acto creativo”11, consignando que las fuerzas entre elementos 
materiales –entre su peso y rigidez– establecen relaciones a partir de esfuerzos y 
resistencias con la naturaleza, posibilitando determinadas composiciones y obras 
cuya finalidad se resuelve en la consistencia de la totalidad, y que la alteración de 
cualquier elemento particular de esa totalidad puede constituir su ruina. Siguien-
do el hilo conductor que nos plantea el autor, surge el “enigma de la fuerza” como 
problema fundacional vinculado al ámbito de la física y la mecánica de la natu-
raleza: desde Aristóteles12, con su comprensión heliomórfica del universo en base 
a la unión de la física y la metafísica que habría predominado desde la antigüedad 
clásica hasta los albores del renacimiento –con sus cuatro causas del movimiento: la 
unión de materia y forma en la sustancia como acción, la idea del motor inmóvil como 
primera y última causa del movimiento del universo, y la idea del horror vacui de la 
naturaleza–, transitando hacia el  abandono de esta concepción metafísica durante 
el siglo XVII en favor de la concepción geométrica de Galileo separada de la lógica 

11  Benvenuto, E. An Introduction to the History of Structural Mechanics. Part I. Statics and Resistance of Solids. Nueva York: 
Springer, 1991.

12    Aristóteles. Física. Madrid: Editorial Gredos, 1995.

metafísica; concepción que habría buscado dar con una medida matemática exacta 
del mundo para explicar las fuerzas y las resistencias a partir de las que los cuerpos 
sólidos se mantienen unidos, sentando así las bases de lo que hoy constituye nuestra 
visión científica del mundo. Resistencia que, por cierto, en el caso del científico italia-
no cobró una materialidad singular a partir de su gesto intempestivo de ruptura con 
la iglesia católica durante la época de la inquisición romana. 

Sería un ejercicio inacabable e infructuoso intentar dar cuenta de todos los 
desarrollos científicos que se han dado a este respecto. No obstante, nos servimos 
de estas imágenes iniciales con el objetivo de introducir una interrogante respecto 
de si sería posible encontrar resonancias entre los principios epistémicos que, en sus 
transformaciones y mutaciones históricas, nos han legado una cosmovisión física a 
partir del nodo entre “resistencia” y “fuerza” y aquellas concepciones que desplazan 
el uso de estos términos a fenómenos propios de la vida social y política contem-
poránea. 

Por lo pronto daremos un salto en el tiempo y nos concentraremos en la 
cuestión de las resistencias desde una vereda diferente a la de la concepción física 
de los cuerpos. Con esto nos referimos al abordaje que propone Derrida13 sobre el 
concepto de resistencia vinculado al psicoanálisis en sus conferencias en la Sorbona 
durante el año 1991. En ellas, Derrida releva la potencia de esta noción partiendo 
por algunas preguntas que, a nuestro modo de ver, parecen fundamentales: “¿se 
debería resistir?”14; “¿cómo se puede cultivar la palabra `resistencia`? ¿y cómo sal-
varla a cualquier precio?”.15 El filósofo francés no está refiriendo directamente a la 
resistencia política que –según él mismo destaca– constituye uno de los conceptos 
que más le atraen16, sino –y tal vez a modo de rodeo– a esas resistencias que ace-
chan al psicoanálisis, proponiendo una dimensión doble y enigmática del término: 
por una parte, aquella resistencia vinculada al olvido, al temor, a la superación y a 
la negación del psicoanálisis como práctica por parte de las instituciones y de las 
sociedades occidentales; por otra parte, una resistencia otra que formaría parte de 
un proceso autoinmune, propio y consustancial a la práctica psicoanalítica: de una 
“resistencia al análisis”. 

13    Derrida, J. Resistencias del psicoanálisis. Buenos Aires: Paidós, 2005.

14    Ibid., p.13.

15    Ibid., p.14.

16    Eso se patentiza al Derrida preguntarse: “¿Por qué esta palabra que resuena en primer término en mi deseo y en mi 
imaginación como la más bella de la política y la historia de este país, por qué esta palabra cargada con todo el pathos 
de mi nostalgia, como si aquello de lo que yo no habría querido carecer costara lo que costare, fuera a hacer saltar los 
trenes, lo tanques y los estados mayores entre 1940 y 1945?”. 
Ibid., p. 15. 



Derrida se concentrará sobre esta segunda forma de resistencia para pregun-
tarse por el imperio de esta dimensión en función de aquello que parece manten-
erse unido, no a pesar sino a partir de su ocultamiento. Algo así como el acceso al 
deseo que se encuentra oculto al sentido y que, sin embargo, a ojos de Freud, se 
encontraría en potencia, lleno de sentido, por lo que eventualmente podría llegar a 
desocultarse a partir de la práctica interpretativa analítica, entendiendo que el ejer-
cicio de la palabra permitiría un desanudamiento y, en esa medida, una liberación 
de este sentido oculto. No obstante, al referirse a la interpretación de los sueños, 
Derrida leyendo a Freud resalta la cuestión del lugar omphálico, del ombligo (nabel) 
como aquel que encarna en el cuerpo la génesis del sueño: “lugar de un vínculo, un 
nudo-cicatriz que conserva la memoria de un corte e incluso de un hilo cortado en 
el nacimiento” (p.25). El objetivo de la interpretación anagógica de Freud se concen-
traría entonces en analizar solo aquellos sueños que muestran una resistencia inter-
na producto de una relación de fuerzas provocada por poderes psíquicos encargados 
de operar el ocultamiento en los sueños, ya que a través de ellos se podría acceder 
eventualmente a partir del ejercicio de develar su sentido oculto; pero, al mismo 
tiempo, habría que procurar no ir más allá de esas resistencias, ya que más allá no 
existiría el sentido.   

Dos elementos nos interesan destacar del análisis de Derrida respecto del psi-
coanálisis de Freud vinculado a la resistencia: por una parte, la constatación crítica 
de que, para asegurar la cura –la desligazón que impide el acceso al deseo oculto en 
los sueños– es preciso que el paciente acepte el límite político y erótico de la racio-
nalidad psicoanalítica (a la que Derrida se referirá con el neologismo poleros). Esta 
resistencia requiere la aceptación de la solución del analista, que consiste en que el 
paciente supere la resistencia al análisis a partir de un doble gesto de denegación 
y apropiación: “escoge mi solución, prefiere mi solución, toma mi solución, ama mi 
solución, estarás en lo cierto si no te resistes a mi solución” (p.24). Por otra parte, 
el ombligo del sueño daría cuenta de un lugar originario desde donde surge el en-
trelazamiento de hilos que se encuentran enredados en el pensamiento, y que no 
quieren ni deben desenredarse: dirá Derrida que es aquel lugar de una [archi]huella 
que se resiste al análisis y a las asociaciones, y que instala la resistencia como una 
no-resistencia vinculada al carácter demónico, específicamente en referencia a la 
resistencia que emana de la compulsión a la repetición.

A partir de esto nos preguntamos si no sería posible utilizar esta impronta 
deconstructiva del sueño freudiano para emprender un análisis de las resistencias 
presentes en los documentales que nos ocupan; ello si consideramos que los sueños, 
más que ser el resultado de una operación de oscurecimiento del deseo inconsciente 
del sujeto operado por múltiples resistencias que sería preciso desanudar, constituy-
en un sistema de imágenes en movimiento portadoras de una materialidad singular, 

con un lenguaje propio a-significante e intraducible, en la línea de lo que Jung17 
definió como la producción deseante de los sueños como medio del pensamiento 
como expresión, en el sentido que advierte Deleuze leyendo a Spinoza: “Jamás una 
idea tiene por causa el objeto que representa; al contrario, representa un objeto 
porque expresa su propia causa. Hay pues un contenido de la idea, contenido expre-
sivo y no representativo, que remite solamente a la potencia del pensar”.18 O tam-
bién, en afinidad con lo que Paul Valery  nos plantea que ocurre con las memorias de 
nuestros sueños, en que:

[n]uestra conciencia se ve invadida, llena, absorbida por 
una existencia en que los objetos y seres parecen similares a 
aquellos en estado de vigilia; pero sus significados, relaciones, 
modos de variación y sustituciones son muy diferentes y sin 
duda representan, como símbolos o alegorías, las fluctuaciones 
inmediatas de nuestra sensibilidad general, incontrolables por 

las sensibilidades de nuestros sentidos especializados”.19 

De este modo, lo que caracterizaría a estos sueños-imágenes podría ser reelab-
orado a la luz de las potencias relacionales de intensificación sensible y afectación 
del pensamiento que van componiendo paisajes singulares, que no responden en 
modo alguno a la lógica traductiva del lenguaje. Esto nos permitiría proyectar una 
concepción desubjetivada de las resistencias, reposicionándolas como movimientos 
de fuerzas vinculadas a prácticas de pensamiento-creación que se producen entre 
los encuentros semióticos-materiales. Y, en esta misma línea, las posibilidades de 
encuentro se desarrollarían a partir de movimientos permanentes de adherencia y 
dispersión [disyunción] entre estos elementos.  

El compostaje del medio en Boca de Lixo 

En este apartado nos referiremos al documental Boca de Lixo de Eduardo Coutinho. 
Lo primero que constatamos es que el significante Boca del título ya introduce una 
primera disyunción –¿la boca de qué o de quién?– que opera entre el lugar (termi-
nal, o lugar de llegada de la basura) y la “boca” de aquellos cuerpos humanos –la boca 
como lugar de comienzo de un proceso nutricio– que se alimentan de los residuos 
orgánicos que llegan día a día en camiones cargados de desechos. Esta primera 

17    Jung, C.G. Recuerdos, sueños, pensamientos. Barcelona: Seix Barral, 2001.

18    Deleuze, G. Spinoza y el problema de la expresión. Barcelona: Mucknik Editores, 1999, p. 135.

19    Valery, P. Teoría poética y estética. Madrid: La balsa de Medusa, 1990, p. 144.



constatación, como todo título entendido como esfuerzo de dar cuenta de una uni-
dad capaz de agrupar una heterogeneidad, se despliega a través de este documental 
que, diremos, presenta a primera vista un medio marcado por una exposición de 
una mezcla o mesh que se desenvuelve de manera permanente entre elementos 
humanos y no humanos. En esta línea, los cuerpos expuestos en el documental 
se nos presentan como compuestos, es decir, como arreglos de vida que adquieren 
forma a través de una serie de múltiples interacciones e influencias con su entorno 
en continuo proceso de descomposición y recomposición. Diremos entonces que los 
cuerpos se presentan en su condición porosa y abierta, componiendo los paisajes 
proyectados en el documental a modo de ensamblajes20 entendidos como movi-
mientos y trayectorias por las cuales los cuerpos se entremezclan e, incluso, se indis-
tinguen. Estos ensamblajes o formas de asociación conectivo-disyuntiva muestran 
modos expresivos que remiten a una resistencia vital refractaria a las estrategias de 
ordenamiento y organización capitalista del mundo a partir de la distinción entre 
lo humano y lo no humano centrada en la lógica de los medios de producción, gen-
erando así nuevas formas de interacción –de trabajo, ocio, vínculos y afectos– que 
ponen en tensión la noción de extractivismo que presumen los discursos vinculados 
a una definición del latinoamericanista desde un posicionamiento meramente reac-
tivo. 

En otras palabras, más que abogar por el reconocimiento y la legitimidad de 
unos derechos civiles abstractos que agrupan a priori a los miembros de la comu-
nidad desde una perspectiva individual o social, los habitantes del vertedero de 
Itaoca parecen cultivar un medio mediante una experimentación vital singular, me-
diante otras formas de implicación sensible con los desechos desde la perspectiva 
de un espacio relacional que resulta de la malla dinámica de entrelazamientos 
entre elementos materiales diversos. Esta idea de cultivo nos retrotrae al concepto 
de criaturas bioculturales [Biocultural Creatures] acuñado por Samantha Frost. En 
lugar de apelar a una integración homogénea entre lo biológico y lo cultural, Frost 
se centra en la inseparabilidad del cuerpo biológico y del entorno en el que existe. 
Utiliza la noción de cultura en su acepción verbal –to culture– para enfatizar las 
interdependencias y las intra-acciones entre los organismos vivos y los mundos que 
estos habitan: “pensar la cultura en términos de cultivo nos permite incorporar en 
nuestro pensamiento simultáneamente, y a veces de manera diversa, modos es-
téticos, arbóreos, mercantiles, compostados, crucíferos, disruptivos, económicos, 
encarnados, fermentados, fracturados (…) en definitiva, los mundos materiales, 

20    Latour, B. Reensamblar lo social. Una introducción a la teoría del actor-red. Buenos Aires: Manantial, 2005.

sociales y simbólicos que habitamos ”.21

Lo dicho se evidencia en el documental a partir de la resignificación de la 
misma noción de basura (lixo) que emerge en el relato de los habitantes de Itaoca: 
afirman cultivar la basura, incluso estableciendo en algunos pasajes de sus relatos 
que existe un saber posible de trazar a la labor de cultivo y cosecha propia de los 
campos de caña de azúcar brasileños. Se abandona así el vínculo entre la basura y lo 
desechable, desplegando un saber sensible y práctico que se arroja crítica y afirma-
tivamente sobre los límites que determinan lo útil y lo descartable.22 Esto se puede 
leer, por ejemplo, en contraposición a la cuestión de la “obsolescencia programada” 
que forma parte fundamental de nuestra actual cultura del consumo.23 

Diremos entonces que lo que surge en este paisaje es la activación de trayec-
torias intensivas que operan por medio de contagios afectivos24, provocando 
mutaciones en los regímenes de lo sensible25 –a partir de un entre que acontece 
en una relación entre la comunidad y su afuera, es decir, en sus límites interiores– 
despuntando así otras posibilidades de relación a partir de un común que se desplie-
ga a través de modos otros de crear, de insistir e imaginar vitalmente el futuro.

Siguiendo esta reflexión, nos surge la imagen del compost o compostaje como 
un término operativo para describir los entrelazamientos que se van despuntando 
en el documental. El compost o compostaje se define como: “1) Vegetación podrida, 
utilizada como fertilizante o mantillo, 2) Una mezcla de tierra o turba preparada en 
la que se cultivan plantas en horticultura,3) Verbo, formar material parecido al hu-
mus por la descomposición de desechos orgánicos, como en un montón de abono”.26 
Si bien el uso de este término podría parecer incongruente dentro de un análisis que 
busca dar cuenta de los fenómenos socio-políticos presupuestos en esta producción 
documental, señalamos, no obstante, que este es el caso solo si asumimos que el 
compost funciona como una categoría en la que lo orgánico y lo social conviven exclu-
sivamente de manera metafórica o analógica, es decir, en una relación de semejanza 
entre dos totalidades unitarias independientes. Lo que sugerimos aquí, en cambio, 

21    Frost, S. Biocultural Creatures. Toward a New Theory of the Human. Durham and London: Duke University Press, 2016, 
p. 4.

22    Obsolescencia programada.

23    Hertz, G. y Parikka, J. “Zombie Media: Circuit Bending Media Archaeology into an Art Method”. En Leonardo 1, 
Octubre 2012; 45 (5), pp. 424-430. doi: https://doi.org/10.1162/LEON_a_00438

24    Haraway, D. Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. Durham: Duke University Press, 2016; Viu, A. 
“Disciplinamientos y contagios textuales: la narrativa temprana de Manuel Rojas y La Hoja Sanitaria”. En Revista de 
Humanidades, Universidad Nacional Andrés Bello. nº 33, 2016, pp. 247-256 y “Lloremos y traduzcamos. La Segunda Guerra 
Mundial y la cooperación intelectual desde Babel. Revista de Revistas (1939-1940)”. En Gaune, R.; Rolle, C. (eds.) Homo 
Dolens. Cartografías del dolor: sentidos, experiencias, registros. México D.F.: Siglo XXI Editores, 2018, pp. 418-434.

25    Rancière, J. El reparto de lo sensible. Estética y política. Santiago, Chile: LOM, 2009.

26    Collin, P.H. Dictionary of Environment and Ecology, Fifth Edition. Londres: Bloomsbury, 2004, p. 42.



es un tipo de relación en la que la práctica del compostaje carga con una cierta po-
tencia que configura, se extiende y deviene conexión en un medio compuesto por 
relaciones orgánicas, inorgánicas e interacciones humanas. Para explicar el tipo de 
relación, recurrimos a la noción de estratos tomado de los estudios geológicos real-
izados por Deleuze y Guattari para explicar el deseo como principio de lo social, en 
la medida en que nos permite abordar un modo de considerar una cosa en términos 
de sus propiedades relacionales inmanentes. Esto supone que los elementos que 
integran el compostaje no pueden deslindarse de las múltiples fuerzas y resistencias 
que las componen.

La noción de estrato según Deleuze y Guattari se puede descomponer en 
tres grupos –geológico, biológico y tecno-semiológico– y constituye una categoría 
analítica útil para explorar los procesos por los cuales el material adquiere forma: 
“Los estratos son actos de captura, son como ‘agujeros negros’ u oclusiones que se 
esfuerzan por apoderarse de todo lo que está a su alcance”.27 Esto implica, en primer 
lugar, que los materiales no tienen una forma o sustancia predefinida, ni siquiera 
aquellos usualmente asociados con una primera naturaleza, sino que constituyen 
sistemas de múltiples partículas en constante movimiento siempre susceptibles a 
mutar debido a sus conexiones contingentes y multiplicaciones a medida que at-
raviesan ciertos umbrales de intensidad diferencial. En segundo lugar, los estratos 
actúan sobre materiales informes, organizándolos como sustancias y formas alre-
dedor de las superficies de estratificación o planos de consistencia siempre entre 
dos capas, introduciendo códigos o, dicho de otra manera, modos de codificación 
y decodificación: “fenómenos que constituyen y producen una sobrecodificación, 
fenómenos de centrado, unificación, totalización, integración, jerarquización y 
finalización”.28  Esto tiene un impacto fundamental en nuestra comprensión general 
de la diferenciación entre fenómenos materiales e inmateriales, ya que indica que la 
discusión del entrelazamiento de fenómenos humanos y no humanos requiere que 
se entienda en función de las superficies de inscripción que estratifican, asignando a 
partir de ella formas de contenido y formas de expresión.

Diremos entonces que una analítica de los estratos abre una impronta crítica 
frente a las formas tradicionales de codificación explicativa que definen el campo de 
posibles entre lo geológico (tierra) y lo biológico (los organismos vivos). En este mar-
co, la relevancia del compostaje radicaría en la revelación de trayectorias ecológicas, 
es decir, de condiciones procedimentales, cíclicas y fértiles de los materiales que 
conducen a formas de crecimiento, transformación y descomposición. El compost 
también supone expandir el entendimiento común de la noción de ecosistema para 

27   Deleuze, G.; Guattari, F. Mil mesetas. Capitalismo y Esquizofrenia. Valencia: Pre-Textos, 2010, p.40. 

28   Ibid., p. 41.

incluir su condición simultánea y doble que habilitaría la visualización de las tem-
poralidades disyuntivas en el corazón de los procesos de encarnaciones geológicas y 
biológicas, es decir, que se encuentran entre un hacer y un deshacer permanente: un 
sentido de las entidades “que experimentan descomposición y recomposición con-
tinuas”29 a través de “un laberinto irreversible de finales y comienzos”.30 Los procesos 
de encarnación material entre los estratos geológicos y biológicos asumirían, de este 
modo, la descomposición como inherente a ellos, confrontando así el esquema de 
temporalidad secuencial del estrato tecno-semiológico que trabaja mediante actos 
de recorte, división y sobrecodificación lingüística, es decir, enmarcando los cuerpos 
a través de la separación entre lo vivo y lo inerte, imponiendo la muerte como límite 
exterior de la vida. En este sentido, parece claro que el estrato semiótico (humano-
céntrico) operaría a través de codificaciones hegemónicas, efectuando la represent-
ación y abstracción de los otros estratos y, al hacerlo, buscaría reproducir una visión 
objetiva e incontestable de mundo.

La práctica del compostaje humano puede leerse entonces como un ensamb-
laje cuyos entrelazamientos nos permiten discernir transformaciones inesperadas e 
impredecibles entre estratos, modificando tanto las condiciones de producción del 
espacio31 como los elementos singulares que lo componen. En otras palabras, esta 
práctica nos invita a considerar las formas en las que las visiones hegemónicas sobre 
lo humano pueden mutar como resultado de una comprensión renovada de cómo 
los cuerpos experimentan procesos de mezcla y desdibujamiento de sus límites al 
entrar en contacto con otros cuerpos. 

Aún así, se podría argumentar que estos entrelazamientos solo se hacen 
posibles al terreno común (orgánico) entre los elementos humanos y no humanos 
que componen este ensamblaje del compostaje. En otras palabras, que el proceso 
de contacto entre elementos aparentemente heterogéneos –desechos orgánicos, 
desechos, bacterias y cuerpos humanos, entre otros– depende, en última instancia, 
de la condición somática común de estos cuerpos y de sus capacidades predefini-
das e independientes de transformación desde un estado de composición a uno de 
descomposición. Por ende, habría que preguntarse si es posible proyectar aquello 
que la práctica del compostaje posibilita más allá, hacia un modo otro de pensar; 
un pensamiento generativo activado por las múltiples materialidades de las que, 
en definitiva, depende. Por ejemplo, mediante la inclusión de la activación de fun-
ciones cerebrales que involucran a millones de neuronas y sus conexiones sinápticas, 

29    Oppermann, S. “Compost”. En Cohen, J, Duckert, L. (eds). Veer Ecology. A Companion for Environmental Thinking. 
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2017, pp. 136-150, (p. 137). 
30    Ibid., p. 138.

31    Massey D. For Space. Londres: Sage Publications, 2008.



sus hemisferios, la materia blanca y gris involucrada, etcétera. Esto, sin embargo, no 
se propone como una transformación reductiva del pensamiento al resultado causal 
de estos elementos cerebrales comprendidos como entidades individuales, sino más 
bien como el resultado, en el decir de Deleuze y Guattari, de un pensamiento-cere-
bro que se enfrenta al caos: “como facultad de los conceptos, es decir como facultad 
de su creación, al mismo tiempo que establece el plano de inmanencia en el que los 
conceptos se sitúan, se desplazan, cambian de orden y de relaciones, se renuevan y 
se crean sin cesar”.32 Ello, como resultado de los trayectos compositivos y relacionales 
en conexión con la multiplicidad que exige la inmediatez de la experiencia, abrien-
do la estructura cerebral a sus vínculos con sus materiales externos en términos de 
sensaciones que conservan vibraciones: “Por este motivo se llama en este caso al 
cerebro-sujeto alma o fuerza, puesto que únicamente el alma conserva contrayendo 
lo que la materia disipa, o irradia, hace avanzar, refleja, refracta o convierte”.33 

Esta cosmovisión alterna sugeriría que la condición de posibilidad del pens-
amiento estaría ligada a su condición activa –procedimental y relacional, la de hacer 
con– y, como tal, está esencialmente orientada a la práctica. En otras palabras, una 
condición vital del pensamiento determinada por su capacidad de sintonía activa 
con el mundo34 –diremos nosotros pregnancias– por medio de trayectorias, mo-
dos de impacto sensible que acontecen con y entre lo humano y lo no humano. Esta 
perspectiva también supone que los cuerpos se convierten cuando entran en una 
relación de codependencia con el medio que habitan, ensamblándose como parte 
integrante de él. Según Massumi35, esto supone que en lugar de abordar el medio 
ambiente como la traducción científica de un espacio natural que se opone a lo 
social, la noción de medio se centraría en los modos de relación que requieren la 
implicación mutua de diferentes realidades. O, como dice Stengers, “la densa red de 
nuestras prácticas y sus historias, de los componentes y modos de interacción que 
pueblan lo que se conoce como el ‘mundo físico’”.36

Sería pertinente detenerse en los elementos que la materialidad del medio 
técnico de producción propone a la luz de los enclaves que hemos propuesto en el 
apartado introductorio. En este sentido, el documental de Coutinho parece provocar 
una disrupción, con su presencia, del medio-técnico al interior del medio-hábitat que 
se abre como una invitación a una exploración relacional a través del uso de una 

32    Deleuze, G., Guattari, F. (1997). ¿Qué es la Filosofía?. Op. cit., p. 212.

33    Ibid., p. 213.

34    Haraway, D. (2016). Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. Op. cit.

35    Massumi, B. “Introduction”. En Deleuze, G.; Guattari, F. A Thousand Plateaus. Capitalism and Schizophrenia (Mille Pla-
teaux, vol.2. Capitalisme et Schizophrenic). Minneapolis: University of Minnesota Press, 1987. 

36    Stengers, I. Cosmopolitics I. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2010, p. 22. 

serie de estrategias que operan a modo de provocación y, a la vez, como un modo de 
inserción a una realidad poco familiar. Parece imposible detenerse en el sinnúmero 
de detalles posibles de atisbar en esta producción, pero hay algunas cuestiones que 
el documental, en tanto estrategia medial, parece activar. Como señala Dorfman, 
surge un espacio inmanente que “se manifiesta en una economía narrativa, ausencia 
de una voz en off y de soundtracks que no estén vinculados al ambiente de la película 
y, principalmente, por el carácter explícito del trabajo de enunciación, que exhibe 
las cámaras, los micrófonos, y la negociación que tiene lugar entre el director y los 
personajes”.37 En esta medida se hace notorio el evidente shock que causa la presen-
cia de los documentalistas y sus cámaras, provocando que los habitantes se cubran 
el rostro o, lisa y llanamente, intenten alejarse de las cámaras. 

Otro de los elementos clave de la intervención documental refiere al uso de 
imágenes: a los entrevistados se les muestran y entregan fotografías impresas de 
los cohabitantes del vertedero en un papel borroso, obtenidas a partir de las mis-
mas cámaras de grabación que se encuentran documentando. Se hace interesante 
notar el impacto y el giro documental que estos inserts posibilitan a lo largo de la 
grabación, instalando una suerte de dinámica singular de reconocimiento entre los 
mismos miembros de una comunidad en que, huelga decir, todas y todos se cono-
cen ya que tienen contacto cotidiano. No obstante, la presencia de estas imágenes 
provoca la activación de una presencia espectral, una suerte de desdoblamiento 
que evoca una especie de sensación ominosa: la de un medio técnico yuxtapuesto 
sobre otro en que se muestran los diferenciales de unos cuerpos-imágenes que se 
superponen sobre otros cuerpos-imágenes dentro de una misma espacio-temporal-
idad. Esto se hace especialmente evidente en relación con la última escena en la que 
Coutinho y su equipo, en una suerte de gesto experimental, reproducen las mismas 
imágenes del documental en una pantalla de televisión instalada sobre una camio-
neta con el canto de fondo de una de las jóvenes que viven en el vertedero, mientras 
captan las reacciones de los miembros de la comunidad que observan absortos y 
asombrados estas escenas, como si no lograran reconocerse en ellas. Esta reacción 
parece invocar una resistencia de estos cuerpos a lo que a fines de los años ochenta 
Baudrillard38 anticipaba como la consolidación del sujeto fractal.39 

En este caso, la resistencia que acontece entre los materiales abre otras 

37    Dorfman, D. “Restos Globales: Basureros y derecho a la ciudad en Brasil a propósito de Ilha Das Flores de Jorge 
Furtado (1989) y Boca De Lixo de Eduardo Coutinho (1992)”. En Mitologías hoy, vol. 17, 2018, pp. 225-243. DOI: 10.5565/rev/
mitologias.549, (p. 233).

38    Baudrillard, J. et al. Videoculturas de fin de siglo. Madrid: Cátedra, 1990.	

39    Al respecto nos dice Baudrillard: “Desmultiplicado por doquier, presente en todas las pantallas, pero en todas par-
tes fiel a su propia fórmula, a su propio modelo. La diferencia cambia de sentido de golpe. Ya no es la diferencia entre 
un sujeto y otro, es la diferenciación interna del mismo sujeto hasta el infinito (…) Alienados, nosotros ya no lo estamos 
a los otros y por los otros, lo estamos a nuestros múltiples clones virtuales” (pp. 27-28). 



derivas que muestran de qué manera los estratos traductivos de codificación 
semiótico-lingüística que atraviesan los cuerpos provocan una bifurcación de los 
imaginarios de la comunidad de Itaoca, provocando expresiones que emergen como 
reverberaciones sensibles, instalando tal vez una pregunta por el quiénes somos; ello, 
posibilitado por la incrustación del medio técnico cuya presencia se patentiza a par-
tir de la temporalidad que propone. Luego, lo interesante de esto parece ser deriva 
conectiva que desplaza el paisaje e introduce al espectador, como si la exposición 
a los registros visuales invocara una conexión otra entre la comunidad de Itaoca y 
aquellos que observamos, impresionados, los vaivenes de esta comunidad. Esta 
evocación abre otra deriva hacia nuestras propias resistencias que insisten, en una 
dimensión similar a lo que Didi-Huberman describe respecto a la disyunción entre lo 
“inimaginable” de las fotografías de los Sonderkommando en Auschwitz y aquello que 
resiste en ellas, “sin aliento: como pura ‘enunciación’, puro gesto, puro acto fotográfi-
co sin enfoque”.40 Esta conexión imposible que resiste al sentido, deviene entonces en 
un espacio de intimidad entre los pobladores del vertedero y nosotros los especta-
dores: como si los habitantes de Itaoca nos estuvieran mirando a los ojos, exponién-
dose al público como pura duración, sin decirnos nada explícito ni esperando nada a 
cambio. 

Las resistencias del pensamiento en El botón de Nácar 

En este punto nos referiremos al documental del chileno Patricio Guzmán, El botón 
de nácar (2015). En este caso, el título de la producción audiovisual refiere a un ob-
jeto material que habría sido utilizado como elemento de intercambio para que un 
yagán –rebautizado por los marinos ingleses como Jemmy Button– emprendiera 
un “viaje en el tiempo” hacia la civilización europea durante el siglo XIX a bordo del 
HMS Beagle. Intentaremos centrarnos en un abordaje que se sitúe más allá del claro 
carácter de archivo de denuncia atribuible a esta producción, intentando así desan-
clarlo de las narrativas que podrían situarlo desde una visión lineal o dialéctica de la 
historia.  

La trayectoria que nos propone este documental parece sostenerse en torno a 
recursos audiovisuales que se ponen al servicio de una serie de elementos materia-
les y simbólicos, introduciendo el agua como órgano mediador entre la dimensión 
cosmológica –de las fuerzas de las estrellas del universo que el agua recibe y trans-
mite–, y la producción de una memoria humana tensada históricamente por sus 
vínculos tronchados con la naturaleza; naturaleza que aparece representada por las 
aguas del Pacífico que se habrían tornado extrañas y refractarias como parte de un 

40    Didi-Huberman, G. Imágenes pese a todo. Memoria visual del holocausto. Barcelona: Paidós, 2016, p. 65.

proceso de negación histórico vinculado al desarrollo de una identidad nacional. Por 
el contrario, los pueblos originarios del sur de Chile –de la Patagonia, de ese lugar sin 
tiempo– habrían cultivado sus vínculos con el agua por medio de prácticas de ali-
mentación y de sus peligrosas prácticas de navegación, haciendo de este elemento 
una parte consustancial de sus vidas. Emerge, de este modo, una primera imagen 
del pensamiento que refiere a una noción de pérdida, de falta constitutiva y fractura 
que se instala como elemento semiótico que, paradójicamente, opera como condi-
ción de posibilidad de la memoria a partir de una conectividad originaria perdida, 
muy en la línea de lo que comentamos en el apartado introductorio sobre el ombligo 
del sueño freudiano en tanto secreto oculto. 

El documental parece querer enfrentarse a esta imagen del pensar intentando 
restaurar dicha conectividad a partir de un desocultamiento, poniendo a funcionar 
el medio técnico a través del recurso de diversas imágenes, intervenciones artísti-
cas, fotografías históricas, testimonios de descendientes indígenas y expertos de 
distintas áreas y que, acompasadas por la voz en off de Guzmán, van transitando de 
manera acelerada por la historia del país, llegando de este modo a una contempora-
neidad –o a una historia más cercana– marcada por expresiones de violencia política 
vinculadas a la dictadura militar. 

Se hace interesante notar la tensión provocada por la confrontación entre dos 
tiempos que se van intercalando y yuxtaponiendo a lo largo del documental. Con 
esto nos referimos, por un lado, al tiempo de la historia: ese que se inaugura con 
la finitud como caracterización de lo humano a partir de la emergencia de una 
subjetividad trascendental; finitud que ha cumplido desde la modernidad la función 
de límite fundacional entre un interior y un exterior, determinando las condiciones 
formales universales a priori de la razón para la determinación de los modos de ex-
periencia de una subjetividad que cobra la forma de un doble empírico-trascenden-
tal.41 Por otra parte, un segundo tiempo propio de un gesto de contracción vinculado 
a una temporalidad técnica42; temporalidad que no es autónoma, sino que emerge 
como una disyunción a partir de la totalización de la esfera de lo técnico sobre el 
tiempo histórico. Como señala Armand, “La contracción temporal, vinculada a la 
inestabilidad, cancela la duración de la posibilidad como una medida de lo que es 
determinable al mismo tiempo en que la determinabilidad deviene instantaneidad 
a la manera de una inestabilidad necesaria”.43 

Se infiere que el efecto de esta temporización activada por la técnica sobre el 
tiempo lineal de la historia da cuenta de una separación radical entre el pensamien-

41 Foucault, M. Las palabras y las cosas. Una Arqueología de las Ciencias Humanas. Buenos Aires: Siglo XXI, 2005.

42 Stiegler, B. Technics and Time, 1. The Fault of Epimetheus. California: Stanford University Press, 1998.

43 Armand, L. Event States. Discourse, Time, Mediality. Praga: Litteraria Pragnesia, 2007, p. 5. 



to del presente y el pensamiento en el presente. Esta alteración de la temporalidad 
técnica hace que la noción de medio cobre centralidad, desplegándose como condi-
ción de posibilidad de un pensamiento que se caracteriza por estar deviniendo perma-
nentemente a través de trayectorias divergentes, modos de circulación y posibili-
dades de conexión múltiples entre elementos heterogéneos tanto semióticos como 
materiales. 

	 Diremos entonces que este pensamiento en el medio se encuentra forzado 
entre dos tiempos, dislocado de lo estrictamente humano por la alteración de la 
temporalidad técnica. El vínculo entre técnica y medio parece determinado por pro-
cesos de aceleración productores de ambientes reales y virtuales, mediante formas 
de recomposición topológica de los modos de encuentro y de relaciones entre ele-
mentos decididamente heterogéneos. Esto se hace evidente al consignar la cuestión 
de los medios más allá de su dimensión puramente comunicativo-referencial, tal 
y como propuso McLuhan44 en su conocida tesis sobre el carácter no reflectante de 
los medios. De igual forma, Parikka45 propone una sugerente aproximación a la 
temporización técnica de los medios, mostrando cómo su acción posibilitaría artic-
ulaciones singulares entre el pasado y el futuro, entendiendo que las culturas de los 
medios se componen de manera sedimentada y estratificada, provocando que las 
materialidades y las temporalidades que los componen se plieguen sobre sí mismas 
y reactualicen el pasado de maneras novedosas, a la vez que transforman las nue-
vas tecnologías en obsoletas de manera relativamente acelerada. Huelga decir que 
ello tiene un impacto no solo a nivel de los ambientes propiamente tecnológicos, 
sino que porta un potencial expansivo que se corporiza por medio de la producción 
de imágenes del pensamiento que, eventualmente, podrían transformar los mo-
dos perceptivos y sensoriales humanos. Siguiendo a Huhtamo, Parikka destaca el 
carácter topológico que los medios habilitan: movimientos, circulaciones y trayecto-
rias de los fenómenos mediales que se configuran de manera multiescalar. Así tam-
bién, la noción de tiempo profundo de los medios de Zielinsky le sirve a Parikka para 
consignar, “otra forma de desarrollar una temporalidad alternativa que se distancia 
de la linealidad hegemónica que demanda que veamos el tiempo y la historia como 
líneas rectas que trabajan hacia el progreso o algo mejor”.46 

La referencia en el documental del poeta chileno Raúl Zurita sobre un “saber 
poético” que parece conectar la cosmovisión de los pueblos ancestrales con aquel 
saber que, en tanto objetos técnicos, buscan incansablemente los telescopios del 

44    McLuhan, M. Comprender los medios de comunicación. Las extensiones del ser humano. Barcelona: Paidós, 1996.

45    Parikka, J. What is Media Archeology? UK: Polity Press, 2012.

46    Ibid., p. 12.

Norte de Chile, nos recuerda a la distinción que propone Paul Valery47 entre la poesía 
–como medio que abre otra visión de la experiencia, esa que ilumina sin definir– y el 
pensamiento abstracto, al consignar cómo, en el lenguaje poético: 

[t]odos los objetos posibles del mundo ordinario, externos 
o internos, seres, eventos, sentimientos y acciones, aún cuando 
mantienen su apariencia habitual repentinamente son puestos 
en una relación indefinible pero maravillosa con los modos de 
nuestra sensibilidad general (…) Se atraen las unas a las otras, se 
conectan de modo distintos a los habituales; devienen (si se me 
permite la expresión) musicalizados, resonantes y relacionados 

armónicamente.48  

 Un saber poético que propone el lenguaje como elemento “dispuesto a amol-
darse a todo”, como en el caso de los trazos de los Selknam que “se dibujan a sí mis-
mos” y que, mediante dichas prácticas, parecen alcanzar un nivel de familiaridad 
inmediata con el universo, es decir, que prescinde de las mediaciones lingüísticas 
del lenguaje occidental. Un lenguaje otro para nosotros, en que las palabras que lo 
componen se desanclan de su dimensión de valor y uso ordinario, tornándose re-
pentinamente oscuras, enigmáticas e indescifrables. Vemos en esto una suerte de 
resistencia consustancial de las mismas palabras al exponerse en su materialidad 
más absoluta contingente y efímera, como en el caso de la palabra “apariencia” que 
se deja entrever sobre la hoja de papel que Zurita escribe mientras es entrevista-
do por Guzmán, abriendo así una interrogante por lo intraducible del lenguaje, es 
decir, aquello que sostiene el lenguaje, no a pesar de sino en la medida en que se 
visibiliza un diferencial de fuerza singular y refractario a los procesos de codificación 
semióticos.

En esta misma tonalidad se hace interesante constatar en la entrevista, en este 
juego de traducciones que propone Guzmán a algunos de sus entrevistados, que se 
abre una fisura que habilita un encuentro disyunto inesperado entre lenguajes; en-
cuentro no traductivo, que opera de manera metonímica, entre los términos botón 
y nácar que explicita Gabriela. Un encuentro inesperado entre tiempos y mundos 
divergentes –que transitan desde la edad de piedra hasta la revolución industrial–, 
entre lo artificial y lo natural, entre lo humano y lo más que humano. Encuentro 
que parece haberse consolidado, tal vez inadvertidamente, en el valor de cambio 
que abrió el botón de Button y el viaje sin retorno –en el que ya nunca volvería a ser el 

47    Valery P. Teoría poética y estética. Op. cit.

48 Traducción del autor. Ibid., p. 143.



mismo– y que instaló una separación inseparable para consigo mismo. 
Luego el documental nos propone, tal vez de manera demasiado simple, una 

conexión entre la materialidad del botón con la de aquellos cuerpos lanzados al mar 
durante la dictadura militar. Emerge así un reposicionamiento topológico del botón 
en el documental que funciona como huella material de los cuerpos desaparecidos. 
Un botón, cualquiera, abstracto,49 posible de ser encontrado fundido con los restos 
materiales de las estructuras metálicas –rieles de ferrocarril de 30 kg de peso– con 
las que fueron preparados y “empaquetados” los cuerpos para asegurarse que se in-
tegraran con el agua, haciendo imposible que reemergieran y transformando el mar 
en un cementerio. 

No obstante, vemos que en algunos casos, como en el de Marta Ugarte, los 
cuerpos se resisten a desaparecer proponiéndonos la aparición de otra noción de 
vida: una que insiste a pesar de haber sido preparada para la muerte. Lo que parece 
emerger es una imagen de la resistencia provocada por la lucha dispuesta entre 
dos fuerzas: entre las fuerzas armadas que en su acción delimitan la naturaleza y, al 
mismo tiempo, niegan su fuerza política mediante el uso instrumental de saberes 
físicos y técnicas de ingeniería mecánica (rieles, bolsas, implementos médicos y heli-
cópteros), y las fuerzas del mar que mediante la devolución de los cuerpos, insisten en 
volver a pesar de todo, como presencias espectrales se resisten a ser olvidadas. Curi-
osamente, entonces, el océano emerge como otro enemigo que es preciso doblegar. 

Como podemos colegir a partir de la descripción precedente, se deja entrever 
un modo de pensar atravesado por el medio técnico. Pero este medio no preex-
iste al pensamiento, sino que el pensamiento se encuentra atravesándolo desde 
una dimensión agencial a-subjetiva forzada por los cambios de escala que el me-
dio propone a partir de los entrelazamientos de tiempos heterogéneos que van 
despuntando imágenes entre movimientos simultáneos de contracción-expansión 
en torno a una totalidad. Así nos alejamos de la concepción del documental como 
medio en torno a su valencia eminentemente mediadora, es decir, de represent-
ación y transmisión de información, acercándonos a una medialidad pura entendida 
en las cercanías de lo que planteó Benjamin como aquella dimensión intersticial que 
posibilita una experiencia en su dimensión de pasaje o, en otros términos, en cómo 
los términos mediados son producidos por la medialidad y no al revés. En su análisis 
del lenguaje entre los hombres y las cosas, Benjamin nos dice que “cada lenguaje se 
comunica a sí mismo en sí mismo; es, en el sentido más estricto, el ‘medium’ de la 
comunicación. Lo medial refleja la inmediatez de toda comunicación espiritual (…) 
el problema fundacional del lenguaje sería entonces su magia. La palabra magia 

49    Lo anterior puede constatarse en la siguiente declaración de Guzmán: “Los dos botones cuentan la misma historia: 
una historia de exterminio”.

nos refiere, en lo que respecta al lenguaje, a otra, a saber, la infinitud”.50 Esta con-
statación de Benjamin se hace pertinente toda vez que inscribe el vínculo entre me-
dios y política, proyectando así un plano de inmanencia de medios sin fines que sost-
ienen la potencia de la comunicación como afirmación política de la pura transición, 
a saber, como interrupción/irrupción de los modos de ver y condición de posibilidad 
de entrelazamiento material con las cosas. Esta visión nos recuerda a la visión de 
mundo como medio de Whitehead, abriendo una concepción ecológica según la que 
los medios y la comunicación se entrelazan con otra serie de fenómenos que ocur-
ren en el mundo, transformándose este último en un vector de intensidades para la 
transmisión de afectos.51 Esto es lo que nos evocan las palabras finales del poeta Zu-
rita en el documental, al insinuar que el agua tiene memoria y que “todas las cosas 
mantienen relación con todas las cosas”.

 

50    Benjamin, W. Por una crítica de la violencia y otros ensayos. Iluminaciones IV. Madrid: Taurus, 1998, p. 61.

51    Murphie, A. “The World as Medium: A Whiteheadian Media Philosophy”. En Manning, Erin; Munster, Anna y 
Thomsen, Bodil Marie (Eds.), Immediations I. Londres: Open Humanities Press, 2019, pp. 16-46; Stengers, I. Pensar con 
Whitehead. Una creación de conceptos libre y salvaje. Buenos Aires: Cactus, 2020.




