


s e c e s i ó n 
d e l 
b r o a d c a s t
gene  youngblood

traducido al español por martín baus



el siguiente ensayo es una adaptación de una 

conferencia ocurrida el 1 de noviembre de 2012 en 

la alianza francesa de buenos aires, como parte 

de la primera bienal de imagen en movimiento 

(bim) de la universidad nacional de tres de 

febrero (untref), buenos aires, argentina



introducción
Mundos han cambiado desde este discurso en la legendaria capital 
de Buenos Aires. Entonces, secesión significaba medios alternativos. 
Ahora significa mundos alternativos. Significa utilizar inteligencia 
artificial y medios sociales inmersivos para construir mundos-destino 
virtuales que permitan la secesión del Broadcast , dejando una cultura 
sin salir de su país, a escala planetaria. Esto anuncia la nueva era de 
civilización que llamo El Construir.

Secesión significa cambiar nuestras mentes profundamente para 
convertirnos en el tipo de personas que serán capaces de enfrentar el 
desafío de crear a la misma escala que podemos destruir. La secesión 
es la contra-socialización, la redefinición subjetiva del mundo, el yo y 
la realidad. Es más que crear conciencia; Es la reconstrucción total de 
la conciencia. Es comparable a la conversión religiosa, la psicoterapia 
u otras experiencias que cambian la vida en las que un individuo 
cambia mundos a través de la transformación radical de la identidad
subjetiva.

Mundos-destino deben satisfacer ciertas condiciones sociales y 
conceptuales para ser tecnologías efectivas del ser. La condición 
social esencial es una estructura de plausibilidad, la base social 
que es el laboratorio de transformación. Se convierte en el mundo 
secesionista, mediado para él o ella por personas significativas 
que son guías de la nueva realidad. El secesionista establece una 
identificación fuertemente afectiva con agentes contra-socializadores 
que replican, en diversos grados, experiencias de infancia con 
dependencia emocional de otras personas significativas. Este es un 
asunto serio.

Los agentes de contra-socialización serán humanos e IA 
conversacionales basados en algoritmos de aprendizaje profundo. 



Aprenderán y crecerán con nosotros mientras informamos sus 
personalidades evolutivas. Las IA están cada vez más constituidas 
por biografías humanas. Un proyecto publicitado mientras escribo 
esto es la construcción de una IA de color, femenina, utilizando datos 
de las experiencias vividas por tres generaciones de mujeres en una 
sola familia negra. Tendrá un carisma prodigioso como agente contra-
socializante.

Las IA de este calibre pueden ser virtuosos maestros de persuasión 
desencadenando respuestas psicológicas y neurofisiológicas en seres 
humanos. Entre otras cosas, juegan con nuestra biometría para 
seleccionar expresiones, gestos e imágenes exactamente correctas para 
ejercer manipulación emocional.

La condición conceptual necesaria para un mundo-destino efectivo es 
un aparato legitimador: un cuerpo de conocimiento y sabiduría que 
(1) legitime la secesión al explicar por qué la cultura estadounidense 
(en nuestro caso) debe ser abandonada y repudiada, (2) afirma la 
eficacia de el mundo-destino como una tecnología radical del ser, (3) 
racionaliza las etapas mentales y emocionales de la secesión, y (4) 
afirma que el mundo-destino se sostiene indefinidamente en el tiempo 
como un mundo vital, continuo y viable.

Un discurso legitimador es más convincente cuando está en una 
estructura de plausibilidad que combina lo virtual y lo físico. Los 
rastreadores de movimiento nos trasladan a mundos sociales inmersivos 
de realidades expandidas. Recogemos objetos virtuales y nuestras 
manos sienten el toque de ellos. Grupos de personas, geográficamente 
dispersas y visualmente aisladas en auriculares, pueden hablar, tomarse 
de las manos y abrazarse, viéndose a sí mismos haciéndolo en forma de 
avatares fotorrealistas que podrían ser motores de realidad virtual o 
volumétricos hologramas visuales.

He reunido un vocabulario de secesión desde tríada mundo de la vida-
mundo del hogar-mundo alienígena de Edmund Husserl y Jurgen 
Habermas. Husserl, fundador de la fenomenología, acuñó el “mundo 
vital”(lifeworld) a principios del siglo XX para nombrar la experiencia 
subjetiva de la vida cotidiana de una persona. Cada individuo tiene 
un mundo de vida y también comparte el mundo de la vida con otros. 
Es el fondo intersubjetivo, el horizonte y el gran teatro para toda la 
experiencia humana compartida.



El mundo de la vida personal de un individuo Husserl lo llamó “mundo 
del hogar” (homeworld). Es donde las experiencias de uno se unen 
como propias. Estoy “en casa” en un mundo subjetivo exclusivamente 
mío. Puedo comunicarlo a otros, que se convierten así en lo que Husserl 
llamó “camaradas del mundo del hogar.”

Husserl consideró que el mundo de la vida de un individuo alcanza sus 
límites en un “mundo alienígena”(alienworld),  el mundo de la diferencia 
y la otredad. Nunca puede ser aprehendido como extraterrestre porque 
se asimila al mundo de la vida. El mundo alienígena es extraño solo en 
el contexto de un mundo de la vida previamente determinado, y en ese 
sentido los dos mundos
están siempre en alguna modalidad de mutualidad vivida. Un ejemplo 
destacado es la “colonización capitalista del mundo de la vida” de 
Jurgen Habermas.

El filósofo de la Escuela de Frankfurt invocó la temible figura de la 
colonización porque los medios de comunicación de la sociedad ( El 
Broadcast ) funcionan para legitimar las normas capitalistas que no 
son nativas del mundo de la vida. La racionalidad instrumental de las 
fuerzas del mercado invade el mundo de la vida desde el exterior, como 
un maestro colonizador que entra en una sociedad tribal, y nos obliga 
a asimilarnos. Los conceptos marxistas de alienación y falsa conciencia 
son casos especiales de colonización del mundo de la vida.

Para mi vocabulario de secesión, redefiní la tríada mundial. “Mundo 
de la Vida” es el universo de los destinos de la secesión que todos 
compartimos. “Mundo del Hogar” es mi mundo de destino personal, 
con su IA como encuadre de agentes de contra-socialización, adaptados 
a mi sentido de identidad. “Mundo Alienígena” es la transmisión, la 
letal cultura estadounidense que busco eliminar de mi conciencia con 
un acto de partida.

Si cambiamos de opinión en profundidad y a escala, la cultura 
estadounidense tal como la conocemos se desvanecerá en un lejano 
rumor, algo de lo que alguna vez escuchamos hablar. Pero no 
queda mucho tiempo. El holocausto ecosocial está sobre nosotros y 
necesitamos visión. Necesitamos la vista antes de la luz. La puerta se 
abre ante nosotros.

Gene Youngblood 
Santa Fe, Nuevo México,

Julio de 2020

traducción por Jean-Jacques Martinod



traducción por Jean-Jacques Martinod

la salida es por la puerta. 
¿por qué nadie usará este método?

- c o n f u c i o



46

A la memoria de
Sherrie Rabinowitz       Heinz von Foerster&



de la multitud llenando por millones las calles y las plazas 
alrededor del mundo para manifestarse en contra de la 
tiranía. Ahora, en cambio, imaginen que están demandando 
un internet libre y gratuito. Estaríamos de acuerdo en que 
la probabilidad de que eso suceda es casi cero. Pero ¿por 
qué?. ¿Qué tendría que suceder para hacer realidad ese 
espectáculo utópico? ¿Qué algoritmo insurgente nos podría 
llevar a ese punto? Ese es el tema de esta conferencia.

Se dice que la vida no se mide por la cantidad de veces que 
respiramos, sino por los momentos que nos quitan el aliento. 
No necesito decirles que estamos viviendo un momento 
de aquellos. Un momento histórico, verdaderamente 
impresionante, que literalmente puede quitarnos el 
aliento. Vivimos en futuros que llegaron a pasar, por si 
no lo han notado. Apocalipsis y utopía. Apocalipsis no 
esperado tan pronto, utopía no esperada en lo absoluto. 

Apocalipsis: el holocausto ecológico y el fin de la democracia, 
ambos conducidos por un capitalismo de tercer nivel y creados 
por las instituciones que se suponía que debían prevenirlos. Por 
cuarenta años he llamado a esto la crisis global eco-social. Hemos 
sabido, al menos durante este tiempo, que esto representa un 
desafío de proporciones civilizacionales: el desafío de crear en 
la misma escala en que destruimos.(1) Siempre enfrentamos ese 
desafío. Pero hoy, la mera escala de destrucción real y potencial 
está más allá de nada que hayan imaginado los seres humanos- o 
puedan imaginar-, incluso cuando se despliega ante nuestros ojos.
La crisis es radicalmente no-trivial, y todo lo que se parezca 
a una respuesta adecuada requerirá de una conversación 
creativa y sostenida entre los pueblos del mundo.
Ningún problema puede ser resuelto por el mismo conocimiento 
que lo creó, de manera que la conversación debe estar abierta 
a todos en la escala más alta de conocimiento. La única fuerza 

evoquen la 
asombrosa 
imagen



opuesta equivalente a la escala de destrucción, es la escala en 
que toda la gente puede comunicarse. El problema es que no 
podemos llegar al problema por que no podemos llegar al otro. 

Para eso necesitamos una revolución de la comunicación, 
y el aparato que podría permitirla, como todos sabemos, 
está a la mano. La utopía, en este contexto, es la posibilidad 
tecnológica, y solo la posibilidad, de una revolución de la 
comunicación. Probablemente esa no es la forma en que 
piensan la utopía, como un simple potencial técnico de 
algo. De todos modos, tal vez piensen que una revolución 
de la comunicación ya se produjo. Volveré a esto.

Mientras tanto, consideren la impresionante coincidencia 
histórica de, por un lado, el fracaso de la democracia en 
todo el mundo, incluso a medida que el holocausto ecológico 
corre en cámara lenta hacia sus puntos de inflexión; y por el 
otro lado, el surgimiento simultáneo, como por demanda, 
de la única cosa que podría permitir un esfuerzo mundial 
para prevenir que la crisis se vuelva catástrofe. O al menos 
no en una catástrofe mayor a la que ya está garantizada. 

Si el internet no existiera tendríamos que inventarlo para 
incluso comenzar a imaginar lo que podría significar crear a 
escala. Así que gracias a Dios, está aquí. Pero hay un problema, 
no se puede permitir que la revolución de la comunicación 
suceda, por que es una amenaza mortal para los controles 
sociales que precipitaron la crisis eco-social en primer lugar.

Al componente cultural de aquellos controles los llamo 
“broadcast.”N1 Resulta que la secesión del broadcast –dejar la 
cultura sin dejar el país- es el primer paso necesario hacia el crear 
en la misma escala en que podemos destruir. Es impresionante el 
hecho de que el internet realmente permite la secesión a esa escala, 
por lo cual su mera existencia arroja a la civilización en la crisis. 

La secesión de la cultura dominante, en la escala ahora posible, 
significa el colapso del control social tal como lo entendemos 
bajo las democracias liberales. Queremos que colapse ya 
que impulsa la crisis, pero eso genera otra crisis que agrava 



el apocalipsis. La otra crisis no representa una pérdida del 
control social. Todo lo contrario, es el surgimiento del estado 
de seguridad y vigilancia, un ciber-panóptico(2) sin leyes con 
espantosos poderes de control totalitario. Esta es la segunda 
razón por la cual internet arroja a la civilización a la crisis.

Una cosa es cierta, el internet público, de acceso libre y gratuito 
que necesitamos para prevenir la tiranía y enfrentar la llegada 
del caos, no existirá a menos que la generación del milenio se 
alce y lo demande. Eso es un dilema, ya que necesitamos de un 
internet de acceso libre y gratuito para cultivar la voluntad de 
demandar un internet de acceso libre y gratuito. La paradoja de 
que el único pre-requisito para la libertad, sea la libertad, puede 
llegar a ser el verdadero apocalipsis, no el cambio climático.(3)

¿Cómo enfrentarán los millenials el trágico legado que 
les dejamos? ¿Cómo pueden inaugurar El Construir para 
una destrucción creativa del sistema mundial que pone 
en peligro su futuro? Esa es la pregunta trascendental de 
nuestro tiempo: ¿Qué cultura definirá internet?, ¿la cultura 
de la muerte o la cultura de la libertad?. Es una carrera 
entre el demoler y El Construir, y no queda mucho tiempo.

el broadcast
Propongo lenguaje, porque nuevas palabras y nuevos 
significados para viejas palabras son esenciales para el 
entendimiento y acuerdos que demanda una crisis de esta 
magnitud. Las palabras no expresan lo que pensamos, nos 
dicen lo que pensamos. El pensamiento se hace en la boca. 
Necesitamos pensar diferente, por eso intento hablar diferente.

Comencemos por el “broadcast.” Por “broadcast” me 
refiero a todos los medios del Estado, su infraestructura 
institucional, su economía política, la cultura que crean, 
y el control social que la cultura cumple a través de la 
socialización que administra. Repetiré esto y lo explicaré:



El broadcast es todos los medios del Estado…

Podrían decir medios corporativos, pero seamos 
consistentes: vivimos en un Estado corporativo y 
los medios corporativos son medios del Estado.

Esto ha sido comprendido al menos desde comienzos del 
siglo XX. En una democracia, el gobierno debe confiar 
en los medios corporativos en vez de los ministerios 
de estado para diseminar propaganda estatal. (4)

Los medios corporativos son medios del Estado de la misma 
manera en que el cartel de la banca privada que conocemos 
como Reserva Federal es un banco del Estado. Son medios 
del Estado tal como Exxon Mobil es una compañía petrolera 
del Estado. Y sabemos que los medios estatales privatizados 
son más efectivos que los medios nacionalizados precisamente 
por que no son vistos como medios del Estado. Así que nunca 
digan medios corporativos. Siempre digan medios del Estado 
cuando estén hablando de ese componente del broadcast. Es 
más que simplemente medios, así que sigamos con la definición: 
El broadcast es todos los medios del Estado…

Su infraestructura institucional…
Esas son las corporaciones que las operan para el estado, no el 
Cuarto Poder.

Su economía política…
Esos son sus servicios al capitalismo corporativo transnacional 
y la clase transnacional dominante. Los dueños del bienestar de 
las naciones.

La cultura que crean…
Cultura de consumo, que es anticultura. La cultura que a nadie 
le gusta o quiere, excepto los más estropeados AmericanistasN2 
entre nosotros. En realidad Estados Unidos no tiene cultura 
porque cultura es lo que nutre a la gente.

Y el control social que cumple la cultura…
El control social en una democracia requiere de nuestra 



colaboración inconsciente en nuestra propia opresión. Tiene 
que ser de ese modo. O tienes un totalitarismo manifiesto o 
los pueblos se oprimen a si mismos. Es por eso que Edwards 
Bernays, el padre de las relaciones publicas, propuso en 1928 
que el control mental masivo es la propia esencia del proceso 
democrático. Es difícilmente una idea nueva. Pueden rastrear 
esto hasta Platón. Los pueblos son la fuente de todo poder, 
así que el poder del opresor debe venir de los oprimidos. 
Debe venir de nosotros, con nuestro consentimiento.

El filósofo político italiano Antonio Gramsci, como es 
sabido, llamó a esto hegemonía cultural. Unos pocos años 
antes que Bernays, a comienzos de los años treinta. Gramsci 
hizo una distinción crucial  entre hegemonía coercitiva y 
consensual. En la hegemonía consensual, una clase domina a 
la otra ganando su consentimiento activo para ser dominada. 
Walter Lippmann lo llamó “consenso manufacturado”. 
Lippmann es también conocido por su dictum de que los 
públicos no deben ser actores políticos sino “espectadores 
interesados en la acción”. Yo lo llamo la nación-audiencia.

La nación-audiencia da su consentimiento para ser dominada 
porque asimila los valores, los códigos de conducta, y la visión 
de mundo de la clase dominante. Esto quiere decir, la nación-
audiencia asimila la lógica del sistema de dominación. La 
auto-opresión se vuelve sentido común y damos nuestro 
consentimiento espontáneo a la dirección impuesta sobre 
la vida por el engañoso hegemón. Es la perogrullada 
de que no estamos siendo retenidos en contra de 
nuestra voluntad: es nuestra propia voluntad la que 
nos retiene aquí. Nadie está más desesperanzadamente 
esclavizado que aquel que falsamente cree que es libre.

Esto es cosa antigua. Solo estoy recordándoles que es el 
trabajo más importante que hacemos en una democracia: 
colaborar con los dominadores en la reproducción eterna de 
su realidad y de nosotros mismos en la imagen de esta. No 
somos conscientes de que hacemos esto, y no necesariamente 
nos sentimos oprimidos. La hegemonía cultural opera por 
condicionamiento, así que se siente como libertad. El mayor 



éxito de la propaganda es la creencia de que no hay propaganda.

Hay otro nombre para este tipo de control social: totalitarismo 
invertido, una poderosa comprensión del filósofo político 
Sheldon Wolin en su libro Democracy Incorporated 
(Democracia Incorporada). Wolin lleva la hegemonía 
cultural de Gramsci a un análisis radical de los controles 
económico-políticos en los Estados corporativos proto-
fascistas que conocemos como democracias liberales. 

Sheldon dice: El totalitarismo invertido es la ascendencia 
política del poder corporativo en relación simbiótica con 
el poder estatal. Ya no confinado a la empresa privada 
doméstica, el poder corporativo evoluciona en una co-gestión 
globalizadora con el Estado. Hay una doble transmutación: la 
corporación se vuelve más política, el Estado más orientado 
hacia el mercado. La economía, históricamente subordinada 
a la política, ahora domina la política. A esta dominación la 
acompañan formas de crueldad diferentes a las clásicas.(5)

La co-gestión de los medios estadounidenses y el Estado 
son un triunfo del totalitarismo invertido. Somos la vitrina 
de cómo la democracia puede ser gestionada sin parecer 
suprimida. Los estadounidenses son victimas de la operación 
psicológica más exitosa jamás infligida sobre una población 
nacional. La más sofisticada campaña de propaganda 
que cualquier régimen haya alguna vez infligido sobre su 
propio pueblo. Así que nunca digan que los medios no 
están haciendo su trabajo. Lo están haciendo. Nosotros no 
estamos haciendo el nuestro. Su trabajo es asegurarse de eso.

El control social que el broadcast cumple está basado en 
controlar la construcción social de realidades.(6) De forma 
más precisa, el broadcast controla los contextos en los cuales 
las realidades son socialmente construidas y culturalmente 
afirmadas, como diría Herbert Marcuse. Enfatizo controlar los 
contextos en los cuales sucede, ya que el control de los contextos 
implica el control de la realidad. El contexto lo es todo. Todo es 
contexto, y el broadcast es el meta-contexto para todo. Tiene 
el poder de definir para la mayoría de la gente, la mayoría del 



tiempo, las cuatro dimensiones básicas de la realidad: existencia, 
prioridades, valores y relaciones. Existencia (qué es real y qué 
no), prioridades (qué es importante y qué no), valores (qué es 
bueno o malo, correcto o equivocado), y cómo se relacionan. (7)

¿Quién llega a definir aquellas cosas en una escala políticamente 
relevante? ¿Quién está excluido de las conversaciones que 
establecen entendimientos y acuerdos a esa escala? Porque no 
hay poder más grande que aquel. Como todas las culturas, el 
broadcast es una tecnología del yo. (8) Todo lo que pensamos, 
sentimos, deseamos y hacemos (o no hacemos) resulta de 
nuestro vivir dentro de él.  Somos quienes somos –y por lo 
tanto la civilización es lo que es- porque interiorizamos aquellos 
entendimientos y acuerdos. Nos volvemos el lugar en que 
vivimos. No nacemos en el mundo. El mundo nace en nosotros.

Esa es la última pieza:  la socialización que la cultura 
administra, a través de la hegemonía cultural del broadcast. 
Su discurso imperial es unívoco: muchos canales, una voz. 
Muchas voces, un coro. Muchas historias, un mensaje. Muchas 
visiones del mundo, una visión de mundo. Nos sofocamos 
en la singularidad opresiva del broadcast. Nos sentimos 
claustrofóbicos en sus palabras. Solo existe un propósito ahí, 
y no es el nuestro. Toda la sabiduría de la Historia nos dice 
que donde sea que una sola voz habla, donde sea que una 
sola historia es contada, no es un lugar saludable donde estar.

Pero no es solamente la singularidad del broadcast lo más 
importante para el control social; lo es también la repetición 
de sus relatos. La imprescindible reiteración que estabiliza 
la cultura. La repetición normaliza. Consolida creencias. 
Lo que es repetido se vuelve verdad; lo que no es repetido 
se aleja de la conciencia. Así que los relatos de cualquier 
cultura deben ser contados una y otra vez, sin nunca parar. 
El coro debe repetir sin fin. Una y otra vez, repetición 
inmersiva y eterna. Vivimos en océanos de redundancia.

Hay una falla fatal en este tipo de control social: solo funciona 
cuando la nación-audiencia está escuchando. Solo funciona 
si estamos presentes y prestando atención, participando en la 



conversación que llamamos “América.”N3 Nuestra participación 
está más o menos asegurada solo si no hay conversaciones 
alternativas de la misma magnitud, si no hay contra-narrativas 
disponibles a la misma escala. El totalitarismo invertido solo 
funciona si no hay escape a su imperium cultural, solo si no 
es posible para la nación-audiencia dejar de ser audiencia, 
separarse del broadcast, dejar la cultura sin dejar el país. 

Eso ha sido estructuralmente imposible hasta ahora, y si no hay 
otro lugar donde ir, la nación-audiencia permanecerá en esa 
relación para-social disfuncional. (9) Seguiremos regresando 
por más explotación y abuso. De hecho, la mayor parte de la 
nación-audiencia no dejará el imperium incluso cuando haya 
algún otro lugar donde ir, al menos no al comienzo. Seamos 
testigos de los 24 millones de víctimas del americanismo que 
siguen entregándose cada noche al broadcast durante el horario 
estelar para su entrenamiento en consciencia de consumidor.

Algunos lo hacen porque son americanistas. Han interiorizado 
el broadcast. La identificación es completa. Pero la mayoría de 
la gente simplemente está inmovilizada  en la sedimentación 
del hábito. La socialización nunca es al cien por ciento, de 
hecho ni siquiera cerca, y esa es su debilidad. La falta de 
alternativas solía compensar esa debilidad, pero ahora hay 
alternativas ilimitadas a escala global. Ya no estamos retenidos 
contra nuestra voluntad. Ya no estamos atrapados dentro 
de la señal. Las sanciones de conocimiento del broadcast 
están levantadas. Estamos liberados del encierro cognitivo.

Lo que es decir que el brazo cultural del control social en 
Estados Unidos – el brazo cultural de control, hay otros 
tipos, por supuesto-  está ahora basado exclusivamente 
en una identificación masiva que no es ejecutable. La 
misma existencia de este aparato que permite a millones 
sistemáticamente des-identificarse con el imaginario 
estadounidense, para deliberadamente distanciarse del 
significante maestro – es una nueva amenaza al control social.

Es sorprendente darse cuenta de la casa de naipes en que se 
ha convertido el imperium, de lo endeble que son las bases del 



control social en Estados Unidos hoy en día, de lo poco 
sólidos que son sus puntos de apoyo, de la manera precaria 
en que descansa sobre una apuesta a que la nación-
audiencia no cambiará de opinión. Bueno, quizás no 
cambiemos. Pero la posibilidad está ahí, a una escala que 
debería aterrorizar a los dominadores, y justamente lo 
que ellos pueden hacer al respecto está lejos de ser obvio.

la cadena interminable
He explicado los componentes del broadcast de forma
individual; lo importante es cómo están conectados. Así 
que hagamos un experimento mental. Entremos en la 
televisión como Alicia en la cueva del conejo, dentro de lo 
que podríamos llamar la ecología profunda del broadcast. 
¿Qué hay detrás de la pantalla?

Lo primero que encontramos, ya lo he dicho, es su infraestructura 
institucional – las corporaciones que operan el broadcast para 
el Estado, con su red global de juntas directivas entrelazadas. 
Un miembro de una junta de una corporación de medios tiene 
su puesto en juntas de varias y completamente diferentes 
corporaciones, cuyos miembros tienen puestos en otras múltiples 
juntas, cuyos miembros tienen puestos en… y así, infinitamente, 
dando la vuelta al mundo. Es un régimen de censura global, 
un poder de regulación privada que disciplina los medios 
estatales para no comprometer los intereses de sus propietarios 
corporativos y mantener el mundo seguro para el capitalismo.

Hace treinta años, en su libro The Media Monopoly (El 
Monopolio de los medios), el distinguido editor de Washington 
Post Ben Bagdikian, llamó a esto la cadena interminable. 
(10) Esa es una figura icónica si es que alguna vez hubo una. 
Así que sigamos la cadena interminable al siguiente nivel: 
la economía política del Broadcast, es decir, en lo que se ha 
convertido el capitalismo en su etapa tardía y que es promovido 
alrededor del mundo como democracia. Entonces, echemos un 
vistazo a la democracia, el más utópico de todos los sueños.



Hay dos democracias: democracia utópica, con una “d” 
minúscula, la que todos queremos, la que supuestamente 
crearon los padres fundadores, y en la que los americanistas 
aún creen que viven. Luego está la democracia que 
realmente existe, con una “D” mayúscula, la Democracia 
capitalista, la que derrotó al experimento estadounidense.

Tienes que estar cegado por el broadcast para no darte 
cuenta que Estados Unidos fracasó finalmente; como algunos 
dicen, ésta siempre fue la intención. Ellos dicen que el “gran 
experimento” nunca apuntó al auto-gobierno y a la libertad 
individual; apuntaba hacia una democracia dirigida. Hacer 
que el mundo fuera seguro para la democracia, significaba que 
la democracia debía ser segura para el mundo. Su potencial 
revolucionarlo debía ser vaciado. Eso se logró al comienzo, en 
la misma concepción del sistema. El gran experimento en la 
democracia dirigida ha sido un éxito incondicional. Hoy en día 
vivimos en un simulacro de democracia. Se llama poliarquía. (11)

No es el imperio Estadounidense el que ha fracasado, al 
menos no aún. Pero estoy con Noam Chomsky y Michael 
Parenti: no es el imperio el que ha fracasado, es la república. 
Vivimos en el nuevo feudalismo, regido por una oligarquía 
plutocrática. La escritora Arundhati Roy lo pone de esta 
manera: La democracia ha sido agotada, ahuecada, vaciada 
de significado. Sus instituciones han metastizado en algo 
peligroso. La democracia y el libre mercado se han fusionado 
en un organismo depredador único que gira exclusivamente 
en torno a consolidar el poder y maximizar los beneficios.(12)

La cadena interminable vincula la economía política del 
broadcast con el oligopolio de las tiranías privadas que colaboran 
en la dominación mundial: el complejo conformado por el Banco 
mundial- el Fondo Monetario Internacional- la organización 
Mundial del Comercio- Wall Street, que contiene el complejo 
militar-industrial. Están unidos en el proyecto de globalización 
capitalista, donde la cadena interminable se vuelve la cadena de 
mando en el triángulo de hierro compuesto por militares, negocios 
y política, cuyos puños de hierro están ahora desenguantados 
para hacer cumplir la estabilidad que llaman democracia.



Nuestro encadenamiento en la cadena interminable está 
reflejado en la interminable serie de modificadores vinculados 
a la frase “complejo militar-industrial.” La serie se vuelve 
más extensa a medida que nuestra conciencia de ella crece: 
complejo corporativo- financiero- penitenciario- educativo- 
agrícola- farmacéutico- mediático- congresual- judicial- de 
vigilancia- militar- industrial… y así al infinito, hasta que 
la cadena interminable se vuelve la red interminable de la 
globalización neoliberal, la red en la cual el depredador 
capital captura la Tierra y todo en ella. Aquí la cadena 
interminable se vuelve cadena de carbono que lleva al colapso 
de la cadena de suministros y de todo el sistema eco-social.

El sistema eco-social es el sistema del mundo, (13) la 
integración de ecologías humanas y naturales en una escala 
planetaria. Utilizo esta frase para  enfatizar la naturaleza 
sistémica de la totalidad eco-social. Para indicar que biosfera 
y civilización constituyen una única estructura planetaria. 
Difícilmente una idea nueva, excepto que ahora estamos 
forzados a tomarla en serio. La integración de las ecologías 
humanas y naturales ocurre en puntos de la producción 
industrial. La biotecnología lo lleva al nivel molecular, de 
modo que el medio ambiente se vuelve un medio ambiente 
construido, y en el caso de los organismos genéticamente 
modificados, por ejemplo, los organismos se vuelven estructuras 
ideológicas.  Es la última expresión de lo que Jürgen Habermas 
denomina colonización capitalista del mundo vital. (14)

La nanotecnología extiende la integración al mundo inorgánico, 
transformando la realidad material en formas que hoy son 
inimaginables. Sabemos una cosa: la transmutación del mundo 
físico es apocalípticamente peligroso si está guiado por los 
necios fósiles (fossil fools)N4 que gobiernan el mundo ahora.

Eso nos lleva de vuelta al apocalipsis, donde cada componente 
del sistema eco-social global, en ambos lados, el humano y el 
natural (como si no fuéramos naturales), está en una gradual pero 
implacable desintegración. El estable avance en cámara lenta 
del calentamiento planetario, la crisis energética, alimenticia 
y del agua, las extinciones masivas, las zonas muertas en el 



océano, el derretimiento del ártico, la superpoblación, la mega-
urbanización y la contaminación de todo… incesantemente. 
El capitalismo rapaz que impulsa todo esto no tiene país, ni 
lealtades políticas como tal, solamente un propósito: hacer más 
de sí mismo. Es por eso que Karl Marx lo llamó una máquina 
para demoler límites. Nos enfrentamos a límites eco-sociales 
donde sea que miremos, pero la circulación autopropulsada del 
capital no reconoce límites. Es una máquina de asedio que debe 
vencer a quien sea, o lo que sea que esté en su camino, avanzando 
imprudentemente en su impulso suicida por acumular. 
El capitalismo no está en crisis; el capitalismo es la crisis. 

Y ahora el capitalismo pareciese haber entrado en su fase 
catabólica, más cerca que nunca de canibalizarse a sí mismo 
y a sus huéspedes, llevándonos a todos con él. Consideren la 
suprema ironía: para el capitalismo el fin del crecimiento es la 
muerte, pero ahora lo es también el crecimiento continuo. El 
crecimiento y su opuesto, son ambos muerte para el capitalismo. 
Fredric Jameson captura la paradoja de la siguiente manera: 
El capitalismo es una curiosa máquina cuya evolución coincide 
con su caída, su expansión coincide con su mal funcionamiento, 
su crecimiento con su colapso. La caída del sistema está dado 
por la expansión del sistema. (15) Para el capitalismo, ascenso 
es descenso. La propia definición de éxito es ahora también la 
definición de fracaso. El único modelo de crecimiento disponible 
para potencias mundiales emergentes como China, India 
y Brasil es a su vez un modelo para el declive planetario. El 
capitalismo, impulsado por su propio momentum interior, está 
a punto de arrebatar la derrota de las fauces de la victoria. La 
única cosa que pueden crear de arriba para abajo es un agujero. 

Solíamos decir que era más fácil imaginar el fin del mundo que 
el fin del capitalismo. Ahora imaginamos el fin del capitalismo 
imaginando el fin del mundo. (16) El fin de la Historia es 
reemplazado por el fin del futuro. Y desde que la globalización del 
capital es sinónimo de la promoción de la democracia alrededor 
del mundo, nos podríamos preguntar, junto a Arundhati Roy, 
si la democracia capitalista es el juego final de la raza humana.

Pero la cadena interminable no se detiene en esa coyuntura 



potencialmente terminal. Se repite en un ruinoso cierre para 
volverse la cadena en el cerebro. Un círculo nos devuelve al 
lugar donde comenzamos, a nosotros mismos, portadores 
de la cultura, sentados ahí frente a esa pantalla mirando 
estupefactos el broadcast, que nos reproduce a nosotros 
mismos en su imagen. La cultura somos nosotros. Nosotros 
somos el broadcast. Nuestras mentes están colonizadas. 
De ahí la conocida expresión de que el Gran Hermano (Big 
Brother) no está mirándonos, el Gran Hermano somos 
nosotros mirando y colaborando en nuestra opresión. 

Dado lo que hay detrás de la pantalla, creo que podemos decir 
legítimamente que la colaboración es un acto de suicidio doble 
mutuamente asistido con un ecocidio planetario como daño 
colateral. Es por eso que permitir que sus miradas caigan 
sobre esa pantalla o aquellas páginas, incluso por un segundo, 
significa una traición a todos nosotros. Seré claro: permitir que 
sus miradas caigan sobre el Daily Show o el New York Times 
en su contexto, es ser cómplices de crímenes potencialmente 
terminales contra la humanidad y el resto del mundo natural. (17)

De todo esto podemos sacar solo una conclusión: abandona 
esta cultura lo más rápido que puedas y nunca mires atrás. Mi 
punto es que por primera vez en la historia de la humanidad 
realmente podemos hacer eso en una escala que socava el 
control social. Millones de nosotros podemos separarnos del 
broadcast en este preciso momento si lo deseamos. Solo nuestra 
falta de voluntad radical nos impedirá cometer aquel acto 
definitivo de desobediencia civil, abandonando la cultura sin 
abandonar el país.

voluntad radical
El holocausto ecológico y la crisis de la democracia son 
crisis sistemáticas radicales que demandan una respuesta 
radical: transformación de raíz. Esto es reconocido en todo 
el mundo. A menos que vivan exclusivamente del broadcast, 
hoy se escucha en todas partes del mundo el llamado a un 
cambio fundamental, a una transformación de raíz. Eso es lo 



que significa radical: del latín radix, raíz. Y eso es todo lo que 
significa. No significa extremo. Por supuesto que tiene que 
ser equiparado con el extremismo para el control social. Lo 
último que quieren es que la gente vea las causas desde la raíz.

El cambio radical requiere de voluntad radical –la voluntad 
de transformar la raíz-  y las instituciones que derrotaron 
a la democracia y crearon el holocausto planetario no 
tienen voluntad radical. Solo tienen voluntad política. 
La voluntad política quiere mantener el status quo; la 
voluntad radical quiere transformarlo. Los gobiernos y las 
corporaciones son incapaces de voluntad radical. Ellos no 
tienen el poder de transformar la raíz de su propia existencia.

Solo el pueblo puede hacer eso. La voluntad radical pertenece 
solo al pueblo. Y mejor que estemos preparados para movilizarlo, 
porque el cambio fundamental nunca se logra democráticamente. 
Se logra solo por la fuerza – la huelga general, la revuelta fiscal- 
incluyendo la fuerza violenta o la amenaza creíble de la misma. La 
Historia sangrienta del trabajo organizado es el ejemplo estándar. 
Es la perogrullada de que la libertad no es libre; que las libertades 
no se dan, se toman; que los derechos no se otorgan, se ganan.

Sabemos que no podría ser de otra manera. La clase 
multimillonaria no está por renunciar a su riqueza y poder 
para ser iguales a todos los demás solo por que la Gran 
Bestia diga que deberían hacerlo. El poder no concede nada 
sin demanda, y ni siquiera así. Ellos prefieren la muerte al 
compromiso; oscurecerán los cielos antes de ceder ante la 
democracia. Como dice el economista John Kenneth Galbraith: 
Los privilegiados siempre arriesgarán su completa destrucción 
en lugar de entregar alguna parte material de su ventaja. (18)

De manera que nosotros, el pueblo de la nación-audiencia, 
enfrentamos un desafío para el cual nada en la experiencia 
pasada nos ha preparado. Lo hemos sabido por décadas, así 
que uno podría razonablemente preguntar: ¿realmente somos 
nosotros aquellos a los que hemos estado esperando?, ¿tenemos 
la voluntad radical que solo puede venir de nosotros? No hay 
mucha evidencia de esto. Estados Unidos es una de las naciones 



más despolitizadas del mundo industrial. Vivimos en 
la tierra del apartar la mirada. T.S. Eliot decía que 
el mundo no termina con un estallido, sino con un 
gemido. Si solo fuera tan dramático. Dado el nivel de 
distracción en Estados Unidos, es más probable que 
el último instante de la Historia pase inadvertido. (19)

Resulta entonces que la crisis ecosocial es primero y ante 
todo, una crisis de voluntad y opinión, una crisis de confianza 
e imaginación: el resultado esperado de nuestra socialización 
en el broadcast. Lo que significa que crear en la misma 
escala que podemos destruir comienza con recrearnos a 
nosotros mismos: resocializándonos nosotros mismos para 
volvernos la clase de gente que sería capaz de movilizar 
una voluntad radical a la escala que se necesita. ¿Cómo 
hacemos esto? ¿Cómo despertamos la voluntad radical de 
duerme dentro de nosotros? La respuesta a esta pregunta 
inmemorial se encuentra en lo que llamo el mito utópico de 
una revolución de la comunicación. Antes de explicar esto, 
necesitamos comprender algunas cosas sobra la utopía.

utopía
Descartemos en principio cualquier absurda noción 
sobre la utopía como una especie de mundo ideal, una 
especie de plan para el confort de la burguesía, un mapa 
a la felicidad. Plantearla de esa manera es irresponsable y 
contra-revolucionario. Favorece directamente al control 
social. Se dice que el deseo llamado utopía - el deseo 
de liberarse de la jerarquía, y todo lo que implica - es 
irremediablemente ingenuo y para no ser tomado en serio.

Bueno, creo que es una traición para todos nosotros. 
Es colaborar en nuestra opresión. Nunca enmarquen el 
deseo utópico de forma negativa. Las únicas soluciones 
posibles a las crisis que enfrentamos son soluciones 
utópicas. La utopía se ha vuelto imperativa. Si no es 
utópico, no es suficientemente radical. Entonces tenemos 
que recuperar la palabra y re-imaginar la idea. Comenzar 



por tomarla en serio – utopía no es un lugar, es un deseo. El 
deseo de un cambio radical, de una transformación en la 
raíz. Eso es algo que el poder no puede permitir nunca, y es 
precisamente por eso que su llamado en todo el mundo ha 
restituido la figura radical de la utopía en moneda política.

Retrocedamos el reloj a mayo de 1968 en París, y el 
famoso eslogan sean realistas, pidan lo imposible, 
donde lo imposible significaba no permitido. En otras 
palabras, hacer una demanda, que concedida, hundiría 
el sistema. Cómo un internet de acceso libre y gratuito.
En los años que siguieron a aquellos excitantes días de la 
contracultura de los sesentas, la utopía perdió su potencia. 
Se desacreditó con el surgimiento de los estudios culturales 
y las políticas de identidad, y su rechazo al imperialismo 
cultural que ellos relacionaban con la utopía. De forma que, 
en 1999, desafiando esta tendencia, Russell Jacoby pudo 
publicar su valiente lamento The End of Utopia (El fin de la 
utopía), en el cual se refería a la atrofia de la voluntad radical 
en nuestro tiempo. (20) Pero apenas seis años más tarde, en 
2005, Fredric Jameson pudo proclamar en Archeologies of 
the future (Arqueologías del futuro), que la utopía había 
recuperado su posición en la vanguardia del pensamiento 
político. Ha recuperado su vitalidad – observó- como un 
eslogan político y una perspectiva políticamente energizante. 
Es tomada en serio como una proyecto social y político. (21)

El utopismo es teoría política. Desvía la conversación pública 
sobre la utopía lejos del contenido –un mundo ideal- hacia lo que 
es representado por la idea de utopía como tal. La utopía ya no 
es entendida como imposible por ser demasiado ideal, sino como 
no permitida por ser demasiado radical. La lucha por la libertad 
reemplaza la más antigua preocupación utópica por la felicidad.

La utopía es hipotética. Se pregunta ¿qué pasa si…? Atrae y 
llama. Dice: “ven y atrápame”. Una población inflamada de 
voluntad radical se pone de pie en el horizonte y le dice a la 
nación-audiencia: Somos la distancia entre quienes son y 
quienes deben llegar a ser para aceptar el desafío. Vengan 
por nosotros. ¿Qué tienen que hacer para ser nosotros?



En las narraciones utópicas convencionales ese pequeño 
detalle es ignorado. Simplemente estamos en la utopía, 
en este mundo revolucionario, sin ninguna explicación en 
absoluto de cómo llegamos ahí. Falta la lucha, y es por eso 
que las utopías convencionales son tan poco convincentes. 
No hay verdad fundamental debajo de ellas. Se omite la 
agencia que se dio cuenta de la condición utópica – observa 
Jameson - La narrativa se superpone a la revolución 
misma y postula una sociedad post-revolucionaria ya 
existente. El momento axial, la ruptura con la Historia, la 
transformación en agencia simplemente no está allí. (22)

Esa ausencia conspicua plantea la pregunta y nos recuerda 
que la utopía es siempre y exclusivamente una cosa: la 
lucha por la libertad a escala. Por favor entiendan: lo que 
es utópico es la escala de una demanda imposible, no la 
lucha per se. Es la imagen utópica que he invocado al 
comienzo. Esa utopía es realmente universal; definirla de 
cualquier otra manera es una traición a todos nosotros. 

Así que hemos ido desde la utopía como imposible a la 
utopía como no permitida. Lo que no está permitido, por 
encima de todo, es la forja de un algoritmo utópico: la gente 
no debe ver cómo llegar desde aquí hasta allá. Eso nos lleva 
al mito utópico de una revolución de la comunicación.

el mito utópico
Recordemos que el totalitarismo invertido se basa en controlar 
la construcción social de realidades. Una revolución de la 
comunicación invierte el modo en que se hace, de arriba  abajo. 
Descentraliza y pluraliza la construcción social de realidades. 
Repito:  una revolución de la comunicación es la descentralización 
y pluralización de la construcción social de realidades. Punto. 
Eso significa que no tiene nada que ver con la tecnología.  Por 
supuesto que necesita de la tecnología para que suceda, pero 
la revolución no está en la tecnología, como la música no está 
en un piano, de la misma manera que la inteligencia no está en 
un cerebro. La tecnología nunca es el conductor, siempre el 



habilitador. La tecnología no es lo transformador, sino la cultura 
que se forma alrededor de ella. Y como dije al comienzo, qué 
cultura define Internet es la gran cuestión de nuestro tiempo.

Ya era la cuestión a principios de 1970, cuando emergió en 
Estados Unidos un conjunto de tecnologías que hicieron 
teóricamente posible una revolución de la comunicación. 
Televisión por cable, distribución satelital, videograbación 
portátil, publicación de videocasetes y discos láser, y uso 
compartido de servidor. En retrospectiva, reconocemos 
esa mezcla como una especie de proto-Internet.

Los principios de 1970 fueron también el inicio del fin del 
momento contracultural en Estados Unidos. Yo había estado 
en el centro de esto. Desde 1967 a 1970 fui editor asociado y 
columnista de Los Angeles Free Press, el primero y más grande 
de los periódicos underground que florecieron en Estados 
Unidos en esa época. Entonces estaba en posición de entender 
la contracultura como una revolución de la comunicación. No 
es que hayan tenido que estar en mi posición.  Quiero decir 
que todos estábamos viviendo eso. Estábamos viviendo la 
primera y única revolución de la comunicación que ha sucedido 
en Estados Unidos, breve y limitada como pudo haber sido.

Para comprender eso, piensen en la comunicación no como 
un verbo sino como un sustantivo. No algo que haces, sino 
un lugar que ocupas, una condición a la que llegas. El mundo 
tiene dos raíces Latinas: communis actio, acciones comunes; y 
communare, un lugar compartido. Acciones comunes llamadas 
conversaciones que llevan a un lugar compartido de acuerdos 
sobre un entendimiento – en nuestro caso, entendimientos 
de la existencia, prioridades, valores y relaciones. 
Humberto Maturana lo llama dominio consensual.(23)

Eso es lo que hicimos en los sesenta. Construimos un 
dominio consensuado llamado contracultura y nos reunimos 
ahí. Dejamos la cultura sin dejar el país, y nuestra cohorte 
invirtió la construcción social de realidades. Lo hicimos a 
una escala políticamente amenazante; así que, por supuesto, 
se tuvo que hacer algo al respecto. La contracultura tenía 
que ser neutralizada y asimilada. Es decir, tenía que ser 
mercantilizada. La mercantilización del marginado (outsider) 



había comenzado en los años cincuenta – Rebel Without 
a Cause, The Wild One, Jack Kerouac en horario estelar 
de televisión, así que en los sesenta estábamos de facto 
entregándonos directamente al capital. El broadcast administró 
una dosis mortal de publicidad y el fin estaba a la vista. (24)

Era una cuestión de autonomía. La contracultura no podía 
sostenerse dentro de una contracultura del shopping. No 
podíamos vivir como un enclave utópico circunscripto por el 
broadcast imperial. Buscábamos maneras de permanecer en 
autoexilio, y cuando emergió la tecnología que podía teóricamente 
permitir eso a escala, estábamos atentos. Lo vimos porque 
creíamos en ello, y creíamos en ello porque lo estábamos viviendo.

En cuanto el broadcast entró en la vida de ensueño de la nación-
audiencia, soñamos con escapar. Tal vez la hegemonía cultural 
domine nuestros tiempos, pero no tendría por qué haber sido 
así. Pensamos que podríamos ser capaces de sostener en el 
espacio virtual la autonomía cultural que estábamos perdiendo 
en el espacio físico. Sabíamos que eso no sería suficiente. La 
lucha no se ganaría o perdería en el ámbito de la representación, 
pero como siempre, debía empezar allí. Era el comienzo del 
activismo mediático. Entendimos que si cambiábamos los 
medios, cambiábamos el mundo. Los remito a mi llamado 
a las armas en el periódico Radical Software en 1970. (25)

Los activistas mediáticos vieron una oportunidad utópica 
para crear medios públicos democráticos a través de la 
inversión operacional del broadcast: de la comunicación de 
masas a la conversación grupal. Un cambio de paradigma 
era técnicamente posible: del modelo dominador al 
modelo colaborativo, de la jerarquía a la heterarquía, de la 
comunicación a la conversación, del control a la cohesión.

Conversación, del latín conversari, dar vueltas alrededor juntos, 
es generativa. Produce mundos. Es la forma en que construimos 
realidades. Podemos hablar de cosas porque generamos 
las cosas de las que hablamos al hablar de ellas. (26) Nos 
volvemos una comunidad-realidad. Y el cierre, la circularidad, 
de girar alrededor de algo juntos sella nuestra autonomía 



cultural. Nos volvemos una realidad-comunidad autónoma.

Ahora, esa frase es en realidad redundante por que 
no hay otro tipo de comunidad. Cada comunidad es 
una comunidad-realidad autónoma. Es decir, toda 
comunidad es una conversación conspirativa que genera 
las realidades que la definen como una comunidad.
El boca a boca se convierte en un mundo a boca, el nacimiento 
de una noción.N5

Utilizo esta frase, de otra manera innecesaria, para que 
tomemos conciencia de lo que estamos haciendo hoy. Para 
hacer explícito el hecho de que, en nuestra migración hacia 
el Internet, estamos descentralizando y pluralizando la 
construcción social de realidades a una escala políticamente 
desestabilizante. Cada sitio web, blog o microblog; cada red 
o plataforma de intercambio; cada streaming o servicio de 
hospedaje; cada mundo virtual es o una comunidad-realidad 
o una plataforma que sostiene las conversaciones que la 
constituyen. Cada conexión de Facebook o Linkedin, cada 
microposteo etiquetado en Twitter, cada canal de YouTube o 
Vimeo, cada imagen publicada en Flickr, cada lista compartida 
en Spotify, cada “scrobble” en Last.fm, y cada agrupación 
en cada uno de ellos, crea la posibilidad de una conversación 
que cohesiona una comunidad alrededor de una realidad.

La fibra óptica estaba en el horizonte a comienzo de los setenta, 
y eso nos permitió imaginar sistemas de comunicación más allá 
de las limitaciones de la televisión por cable. En lugar de las 
migajas de “acceso público” que nos arroja la industria de la 
televisión por cable, imaginamos servicios públicos socializados 
basados en redes conmutadas de fibra óptica operadas por las 
compañías telefónicas. Los remito a mi video en el que pedía 
un servicio público nacional de información en 1974. (27)  

Estaba exigiendo lo imposible, y ese era el punto. Imposible 
porque un servicio público es un operador común, abierto 
a todos por igual. Eso subvertiría el control social. La gente 
tendría que exigirlo. Ellos no iban a exigir algo que no 
podían concebir, entonces ofrecí  una visión de un servicio de 



comunicación pública con un ancho de banda emocional, que 
en ese momento era la banda análoga de seis megahertz del 
broadcast televisivo. En otras palabras, el video bidireccional 
sería la plataforma para una conversación democrática a escala.

El almacenamiento y recuperación de información, aunque 
esencial, fue visto como un rasgo suplementario del sistema 
de comunicación que los activistas de los medios estaban 
imaginando. Nadie pensaba en el computador como 
un dispositivo de comunicación. Era simplemente una 
biblioteca en una caja. Es decir, acceso a información, y la 
revolución de la comunicación no se trata del acceso a la 
información, al menos no primariamente. Se trata del acceso 
a la gente. Se trata de acceder a conversaciones a través 
de las cuales las realidades son socialmente construidas. 

La inversión operacional del broadcast daría una liberación 
a todo pulmón al grito que llamamos silencio. Estábamos en 
confinamiento solitario. Había una necesidad urgente de decir 
lo que no habíamos sido capaces de decir, a una audiencia 
que nunca tuvimos: nosotros mismos. La fibra oscura se 
encendería rápidamente. Los canales de agitación y deseo se 
multiplicaron de manera exponencial,  convirtiendo a la nación-
audiencia en una república democrática de comunidades-
realidades autónomas en el espacio virtual. Serían atopías: 
formaciones sociales sin fronteras o límites, definidas no 
por geografía, sino por consciencia, ideología y deseo. 

Sería necesario escoger entre ellos. No podías solo recibir de 
manera pasiva. Tenías que poner manos a la obra. Desde el 
universo en constante expansión de comunidades-realidad, 
tenías que ensamblar el universo particular de significado en 
que vivirías. Este sería tu mundo vital mediático. Mundo vital 
(Lifeworld) es un término sociológico  que significa nuestra 
experiencia  subjetiva de la vida cotidiana.  Compartimos el 
mundo vital con otros, pero experimentamos solamente nuestro 
propio mundo vital personal de momento en momento. El 
mundo vital es tu mundo, el mundo que habitas. Es tu hábitat. 
Entonces ensamblarías tu hábitat mediático, tu mundo vital 



personal de comunidades-realidad autónomas. Se entendió 
que uno de los posibles mundos vitales que podrías construir 
para ti mismo podría ser lo que llamamos una contracultura: 
un mundo cuyos significados, valores y definiciones de realidad 
son exactamente contrarios a los del broadcast. Podrías, 
cada vez más, vivir la vida de ese mundo a medida que El 
construir progresaba, y te llevaría al umbral de la secesión. 

la crisis del 
control social

Las implicaciones del mito se comprenden mejor examinando 
dónde estamos hoy. Tres eventos históricos mundiales 
convergen: holocausto ecológico, globalización capitalista, 
surgimiento del internet. Cualquiera de ellos arrojaría a la 
civilización en una crisis; en su conjunto constituyen un desafío 
que bien podría ser insuperable. El destino de internet decidirá 
eso. El internet permite democracia utópica o tiranía totalitaria; 
esta última es inevitable si no nos alzamos para prevenirla. En 
caso contrario, el apocalipsis está garantizado. Si por algún 
milagro logramos liberar internet, tendremos al menos una 
oportunidad de descubrir lo que podría significar crear a escala.

Potenciar el milagro no está completamente fuera de cuestión. 
La condición digital está más allá de los sueños utópicos más 
desenfrenados del activismo mediático del siglo XX. Ha creado un 
octavo continente que no es más imaginario que el propio Estados 
Unidos. Es un metamedio social revolucionario, y millones de 
comunidades-realidad se alzan en su tipología fantasma. Se 
multiplican exponencialmente y nosotros estamos ocupados 
seleccionando entre ellas, ensamblando nuestros mundos vitales. 

Como resultado, la revolución de la comunicación que no se 
puede permitir que suceda, está en realidad sucediendo. El 
mito utópico casi se ha vuelto realidad. La infraestructura 
tecnológica está en su lugar. Operacionalmente, el internet 
es lo opuesto al broadcast. Los grupos de conversación están 
reemplazando la comunicación de masas y la construcción 
social de realidades está siendo descentralizada y pluralizada.



El broadcast está colapsando bajo supervisión corporativa. 
Su discurso imperial se está disolviendo en una constelación 
de conversaciones donde no hay una corriente principal 
(mainstream), solo islas en la corriente. Es el final de los 
medios de masas y del control social que se basa en ellos. 
Estamos lentamente desmantelando la legitimidad del régimen 
en nuestras mentes. La hegemonía consensual ha corrido 
su curso; comienza el retorno del totalitarismo clásico. La 
arquitectura de la tiranía está en su lugar. La buena hegemonía 
está desenmascarada, se ha criminalizado el decir la verdad 
y el disentir, la policía está militarizada, se montan juicios 
de farsa, el panóptico se eleva sobre el octavo continente.

El potencial para una democracia radical nunca ha 
estado tan cerca, y por ese motivo, tan lejos. Y aún así, 
en El Construir hay razón para un optimismo cauto.

la era 
paleo-cibernética

Hace ochenta años, en su libro Technics and Civilization 
(Técnicas y Civilización), Lewis Mumford se refería a la 
revolución industrial del sigo xviii como la era paleotécnica. 
(28) Hace cuarenta y tres años, en mi libro Expanded 
Cinema (Cine Expandido), caracterizaba las tecnologías 
electrónicas emergentes como la era paleocibernética. (29) 
Hoy la condición digital inaugura una nueva Historia. Es 
el año cero y la paleocibernética comienza nuevamente.

Vivimos en la fase de banda estrecha, paleocibernética y 
paleosocial, de la evolución del internet. Paleocibernética y de 
banda estrecha porque el internet en Estados Unidos no es un 
servicio público socializado con el ancho de banda emocional que 
necesitamos para cultivar la voluntad radical a escala. Paleosocial 
porque la interconexión social en su fase evolutiva actual, se 
trata de organizar, y no de cultivar. Se organizan la voluntad 
e ideas que ya existen, pero no se cultiva sistemáticamente 
la voluntad radical que se necesita tan desesperadamente.



el construir
El construir que podría permitir eso ha comenzado, pero es 
inconsciente, desenfocado y caótico. Estamos haciéndolo sin una 
visión unificada, sin causa común. La secesión es la visión y la 
causa que puede unirnos a todos. Necesitamos despertar y darnos 
cuenta de ello. Estamos construyendo un ambiente de secesión; 
si nos decimos a nosotros mismos que lo estamos haciendo, 
lo haremos mejor. Para entender una cosa, primero debes 
nombrarla, así que el construir debe convertirse en El Construir. 

Significa crear un ambiente que haga posible la secesión 
y la resocialización a escala. Significa optimizar los 
“commons” (patrimonios comunes) para descolonizar 
nuestras mentes y cultivar la voluntad radical. Significa 
producir contenido para mundos vitales contraculturales 
como las tecnologías del yo, hábitats que permitan una 
contra-socialización estratégica. Significa subvertir 
sistemáticamente los imperativos del control social. 

Nada más que la indiferencia nos impide hacer esto. Podemos 
deshacer los eslabones de la cadena en el cerebro y comenzar una 
limpieza cultural masiva. Estamos contaminados por el broadcast, 
pero podemos desinfectarnos nosotros mismos, purgarnos, 
hacer nuestra higiene mental, remover la escoria. Podemos 
conspirar para des-identificarnos sistemáticamente con el 
imaginario estadounidense, para distanciarnos voluntariamente 
del significante maestro. Podemos retirar el apoyo sobre el cuál 
Estados Unidos depende para su existencia: nuestra creencia en él.

A pesar del cerco corporativo y la vigilancia gubernamental, 
la única pregunta relevante es: “¿Qué puedo poner en 
mi pantalla?” Todos sabemos que no hay límites para 
los mundos vitales que podemos ensamblar a partir de 
los medios heredados y la infinita cardinalidad del ciber-
Aleph. (30) Puede ser que haya una crisis de periodismo, 
pero no hay crisis de conciencia. Gracias a los testigos 
“amateur” (aficionados), estamos más conscientes que nunca. 



Somos lo que nuestra atención es. Un imperativo central del 
control social es que la atención de la nación-audiencia debe 
estar siempre en los dominadores, no en nosotros. El Construir 
puede revertir eso. El control del pensamiento es el control de 
la atención: no qué pensar, sino sobre qué pensar. Con nuestra 
atención en poder somos invisibles. Somos no-personas que 
viven en la no-Historia, que ocupan el lugar del no-lugar. El 
construir puede revertir eso. Podemos desviar nuestra mirada 
del poder hacia nosotros mismos y comenzar a predicar al coro 
a escala. Ese es un privilegio reservado exclusivamente para los 
dominadores, para la inculcación de la conformidad. ¿A quienes, 
después de todo, habla el broadcast? Un buen periódico es 
una nación hablándose a si misma, dijo el dramaturgo Arthur 
Miller. El broadcast predica sin cesar a su congregación de 
consumidores y la nación-audiencia conspira obedientemente en 
el canto.N6 Estamos atrapados en las vueltas invariables de una 
llamada calamitosa y una respuesta que no puede ser reconocida.

En el interés por el control social, la misma idea de predicar 
a los conversos a cualquier escala debe ser desacreditada. 
Esta dinámica esencial de la infusión de creencias debe ser 
descartada como innecesaria, una pérdida de tiempo; debe ser 
vista como una evangelización mal aplicada,  una exhortación 
mal dirigida. Bueno, si predicar al coro es semejante pérdida 
de tiempo, los dominadores deberían fomentarlo. Si solo 
crea un falso sentido de logro, deberían darnos todo el 
espacio que necesitamos para engañarnos a nosotros mismos.

Cuando era un adolescente en los años cincuenta, los 
inconformistas rebeldes sin causa eran ridiculizados por 
conformarse con el inconformismo. Como si fuera una 
especie de contradicción irónica, cuando de hecho ese es 
todo el punto. Deberíamos estar tan equivocados como 
para conformarnos con un inconformismo tan subversivo 
como la secesión. Así que prediquemos a nuestros coros 
secesionistas a la misma escala que el broadcast predica a la 
nación-audiencia, y veremos si es una pérdida de tiempo.
Los secesionistas entienden que predicar a los ya convertidos no 
es una persuasión innecesaria, es esencial para la cohesión. No 
se trata de crear, se trata de sostener. No convence a aquellos 



que ya creen, sino que afirma la creencia. Hacemos esto no 
para un reclutamiento, sino para un auto-reconocimiento. Sella 
nuestra autonomía y nos vuelve visibles a nosotros mismos. 

Esa es la gran amenaza para el poder: la repetición inmersiva 
de ideas insurgentes en comunidades-realidad permanentes y 
auto-validantes. La amenaza al poder es la escala de una tenaz 
contra-recursión, una contundente reiteración de lo radical. 
Es el espectro del éxodo masivo desde su régimen de círculos 
ideológicos hacia uno que lo anule, escindiéndose de su océano 
de redundancia semántica para nadar a contracorriente. El 
Construir permite eso. Podemos dar un portazo a la cámara 
de eco del broadcast y abrirnos a un millón de resonadores 
radicales para reemplazarla. Podemos hacer a los dominadores 
lo que ellos nos hacen a nosotros: ignorarlos hasta la muerte. 
La secesión es la aplicación asesina definitiva. Así que pongan 
sus medios secesionistas en repetición sin fin y déjenlos correr. 

La secesión no está sepultando tu cabeza en la arena ni 
te pone anteojeras. Por el contrario, dejar la cultura es 
ver por primera vez eso que había sido invisible para ti, 
porque lo que está en todas partes, está en ninguna parte. 
Tienes que dejarla para verla, y ver verdaderamente es 
ver lo que no está ahí, notar la presencia de una ausencia. 

La secesión revela la ecología de lo no visto. Restaura la borradura 
que mantiene la coherencia del broadcast. Das un paso fuera del 
radio de aflicción para ver lo que la cultura excluye de manera 
sistemática. Te asomas al vacío del significante maestro y te das 
cuenta de que Estados Unidos nunca ha sido estadounidense. 
Es una desilusión liberadora. Te desengañas de ilusiones que 
son necesarias para el control social. Ves lo falso como falso, y 
te avergüenzas de lo que ves. Algo está perdido, y eso trae una 
tristeza que lleva al distanciamiento que alienta el pensamiento 
crítico. En este punto, te has separado. Estás descolonizado. 
Por supuesto, nadie está completamente limpio. La mancha es 
indeleble. Pero ¿y qué? Te encuentras suficientemente limpio.
 
Esto no es teoría; es mi vida. Me he escindido del Broadcast 
Américan7 hace años y he vivido desde entonces en un mundo 



que lo niega. Todo lo que he dicho sobre el holocausto 
ecológico, sobre el capitalismo y el fin de la democracia, 
sobre el destino de Estados Unidos, lo he aprendido en 
mi mundo vital. Si ustedes hubieran vivido ahí todos estos 
años, tendrían los mismos entendimientos y el mismo deseo 
ardiente de escindirse. Si uno puede hacer esto, todos pueden 
hacerlo. La secesión para uno es la secesión para todos. 

En cierto punto después de que salí del teatro de la nación-
audiencia, me di cuenta de que podía hacer más que cortar 
lazos, podía escindirme, podía devolver el ticket con un 
ademán desafiante. Mejor aún, podía hacerlo pedazos y 
arrojarlo en sus caras- podía usar mi hábitat insurgente como 
una incubadora de voluntad radical para cerrar el teatro. 
Construyendo en el distanciamiento intrínseco  para la 
secesión, podía comenzar una práctica diaria de ajustamiento 
de actitud. Podía concebir una disciplina rigurosa, como 
practicar la meditación, para invocar un deseo salvaje. Todo 
lo que tenía que hacer era volverme consciente de lo que 
estaba atravesando. De esto se revelaron seis estrategias:

	 1.	 Rompe tu corazón reiteradamente.
	 2.	 Cultiva sentimientos de impotencia y 		
		  futilidad.
	 3.	 Indígnate, lleno de justa ira.
	 4.	 Enfrenta tu miedo.
	 5.	 Libérate de la esperanza.
	 6.	 Torna tu ira en furia de voluntad radical          
y canaliza esto en El Construir. Sé astillas esperando la 
chispa en una situación incendiaria: la crisis eco-social global.

¿Qué mundos vitales nos permitirán negociar el pasaje no 
trivial a través de estas maniobras radicalizadoras? ¿Qué 
ponemos en nuestras pantallas para romper nuestros corazones 
y mantenerlos rotos? ¿Qué visiones desplegamos para elevar 
nuestros espíritus? ¿Cómo pueden nuestros mundos vitales 
envalentonarnos para confrontar nuestro miedo? ¿Qué tácticas 
empleamos para llegar a estar libres de esperanza? ¿Cómo 
podemos encender combustión espontánea en la multitud?



Ofrezco mi praxis como un modelo, mi mundo vital como un 
molde. Estoy intentando comenzar El Construir que necesita de 
todos nosotros para cumplirse. Quiero inspirarlos, animarlos, 
alistarlos en la campaña no trivial para hacer que la secesión 
sea trivial. Si trabajamos duro, otros no tendrán que hacerlo. 
Simplemente arrancarán mundos vitales estratégicos y 
ceremoniosamente se alienarán a sí mismos de esta extraña nación 
hasta que el broadcast Estados Unidos sea un rumor distante.

Arte y artistas son centrales para El Construir. Uno puede
imaginar el surgimiento de curadores legendarios famosos por 
el poder de sus mundos vitales, al mismo tiempo exaltados y 
desgarrados.

El yo que construyes de ese ancho de banda emocional tal vez no 
sea una obra de arte, pero tú serás una pieza de arte- en la mira 
del panóptico, por supuesto, pero ¿y qué? No hay suficientes 
prisiones si lo hacemos a escala. La omnisciencia no es 
omnipotencia. (31)

Trabajo en esto diez horas al día, siete días a la semana, y lo estoy 
poniendo es sus regazos. Les estoy entregando el algoritmo de la 
secesión. Los estoy provocando, empujándolos contra la pared 
de su apatía e indiferencia, porque la secesión no es opcional. No 
separarse, ahora que pueden, es hipocresía terminal. No admiten 
que la cultura es letal y entonces se niegan a dejarla cuando una 
cosa tan imposible se vuelve posible. Cuando una oportunidad 
como esta se presenta, una persona de consciencia no duda. Dada 
la tiranía y caos en el horizonte, la única respuesta aceptable es 
arrojarse ustedes mismos en El Construir con feroz dedicación. 
Cualquier cosa menos es una traición a todos nosotros. 

No tenemos otra opción que usar la paleocibernética banda 
estrecha del internet en su nivel actual de encierro y vigilancia 
para inaugurar El Construir. Tenemos que utilizar el internet 
privatizado para cultivar la demanda de un internet socializado. 
La única manera en que puede tener éxito es a través de una 
huelga general que detenga el mundo, y la condición digital 
posibilita una huelga de esta dimensión. Todo comienza con eso. 
Podemos hablar significativamente acerca de esto sin primero 
demostrarnos a nosotros mismos que somos capaz de ello. El 



*

“mundo” que detenemos puede que solo sea Estados Unidos, 
pero sería un evento axial que galvanizaría el mundo entero. 
Tenemos el precedente de la protesta global que invoqué 
al comienzo. Lo que queremos ahora es lo opuesto: calles 
vacías en los siete continentes, tráfico furioso en el octavo. 

Sí, la posibilidad de todo esto es casi cero; sin embargo, creo 
que debe suceder si vamos a crear en la misma escala en que 
podemos destruir. Si las probabilidades bajan a cero, que quede 
constancia de que tuvimos la impresionante oportunidad frente 
a nosotros y la desaprovechamos. Cualquiera sea el camino 
que escojamos, no será un viaje placentero. Aún así, la lucha 
por la libertad es siempre inspiradora y ennoblecedora; si no 
triunfamos, al menos caeremos peleando el combate que, si fuera 
exitoso, sería el giro más grande en la Historia de la humanidad. 
Lo menos que podemos hacer es concedernos esa dignidad. 
Nos debemos a nosotros mismos, a nuestros hijos, a todas 
las cosas vivientes, la audacia utópica de exigir lo imposible.  



44



notas
1 “Debemos aprender a crear 

en la misma magnitud que 
podemos destruir” es el credo de 
Kit Galloway y Sherrie Rabinowits 
(1950-2013), pioneros visionarios de 
la red social telepresente que influyó 
en mi vida y en mi pensamiento 
profundamente. Sherrie acuñó el 
credo en 1979. Capturó la esencia 
de todo lo que yo estaba tratando 
de decir como teórico de los medios, 
así que la he usado desde entonces 
como la figura central de mi trabajo. 
Esta conferencia está dedicada a su 
memoria por esa razón, y a Heinz 
von Foerster por su influencia como 
mentor y porque fue él quien me 
presentó a Kit y Sherrie en 1980.

2 La escalofriante figura del 
panóptico se volvió viral casi 

inmediatamente tras las revelaciones 
de Edward Snowden en 2013 sobre 
las actividades se vigilancia masiva 
de la Agencia de Seguridad de los 
Estados Unidos. Diseñado por el 
filósofo inglés y teórico social Jeremy 
Bentham a fines del siglo xviii, un 
panóptico es un tipo de prisión en 
donde todas las partes del interior 
de esta son visibles desde un solo 
punto. Las celdas estás dispuestas 
en un círculo gigante alrededor 
de una torre de guardia central o 
“casa de inspección”, equipada con 
persianas, para que los guardias 
puedan observar a los reclusos que 

están ansiosamente conscientes 
de que están siendo observados , 
pero sin saber exactamente cuando. 
Bentham pretendía que el panóptico 
condicionara, no simplemente 
controlara, a sus prisioneros: la 
vigilancia crearía y reforzaría las 
normas de comportamiento. Lo 
escribía como un “nuevo modo 
de obtener poder mental sobre la 
mente, en una cantidad hasta ahora 
sin equivalente.” Esta lógica de 
que el poder debiera ser visible e 
inverificable no se perdió en Michel 
Foucault, quien lo generalizó como 
“panoptisísmo” en su libro de 1975 
Surveillir et punir (traducido como 
Vigilar y castigar), señalando que 
la agencia panóptica sirve siempre 
al poder, independientemente de la 
intención. “No importa qué motivo 
anima (al operador del panóptico),” 
Escribe Foucault, “La curiosidad 
de lo indiscreto, la malicia de un 
niño, la sed de conocimiento de 
un filósofo que desea visitar su 
museo de naturaleza humana, o 
la perversidad de aquellos que 
obtienen placer en el espiar y 
castigar – mientras más numerosos 
son esos observadores anónimos y 
temporales, más grande es el riesgo 
del recluso de ser sorprendido y más 
grande aún su consciencia ansiosa 
de ser observado. El panóptico 
es una máquina maravillosa que, 
cualquiera sea el uso que uno quiere 
darle, produce efectos homogéneos 
de poder.” Para ver una inquietante 
escena de panóptico del cine, ver 



Call Northside 777 de Henry 
Hathaway, de 1948, con James 
Stewart visitando el Centro 
Correccional de Stateville en Crest 
Hill, Illinois.

3 “El único prerrequisito para 
la libertad es la libertad” 

viene de mi amigo Ted Zatlyn, un 
poeta y filósofo cuya sabiduría me 
inspiró durante muchas décadas, 
empezando con Expanded Cinema 
en 1969. Pertenece a su poema 
“Meditation on meditation”, julio 
de 2011.

4 Hace veintiséis años, 
Michael Parenti preguntó 

retóricamente en Inventing 
Reality (1986), cómo los medios 
estadounidenses se diferenciaban 
de Pravda o Isvestia en los últimos 
años de la Unión Soviética. Las 
prácticas de propaganda que 
nuestro Estado emplea hoy en día 
son vastamente más sofisticados que 
nada anterior; pero sin embargo, 
gracias al internet, son cada vez 
más reconocidos como propaganda. 
Parenti, M., Inventing Reality: The 
politics of the Mass Media (New 
York: ST. Martin’s Press, 1986).

5 Wolin, Sheldon S., Democracy 
Incorporated: Manages 

Democracy and the Specter of 
Invertes Totalitarism (Princeton: 
Princeton University Press, 2008). 
Otro erudito, Joshua Barkan, 
sugiere que el poder corporativo 

debería ser entendido como un modo 
de soberanía política. Argumenta que 
la corporativa y la soberanía política 
moderna están unidas a través de 
una inmunidad de sanción legal. Ver 
Barkan, J., Corporate Sovereignty: 
Law and Government Under 
Capitalism (Minneapolis: University 
of Minnesota Press, 2013).

6 La idea de que las realidades 
son socialmente construidas 

se remonta al siglo xviii, en el 
trabajo de Giambattista Vico. En 
los siglos xix y xx, se extiende hacia 
la fenomenología, hermenéuticas, 
post- estructuralismo, crítica literaria 
y la psicología social. Mi reclamo 
de que no hay poder más grande 
que el control de los contextos 
en los cuales las realidades son 
construidas socialmente se basa en 
el texto seminal de la Sociología 
del Conocimiento; el clásico de 
1966, The Social Construction 
of Reality, de Peter L. Berger y 
Thomas Luckmann. Sus principios 
son dados por sentado como punto 
de partida de toda investigación 
filosófica contemporánea. Berger, 
P.L., & Luckmann, T., The Social 
Construction of Reality: A Treatise 
in Sociology of Knowledge (Garden 
City, N.Y: Doubleday, 1966).

7 He adoptado las cuatro 
dimensiones de “mensaje sistema 

análisis” de George Gerbner como 
mis cuatro dimensiones de realidad 
socialmente construida. Gerbner, G.,



Gross, L.P., & Melody, W., 
Communications Technology and 
Social Policy: Understanding the 
New “Cultural Revolution” (New 
York: Wiley, 1973), pp. 564-567.

8 “Tecnologías del yo” proviene 
del análisis que hace Michel 

Foucault de las instituciones como 
“discursos” de control social, a través 
de las cuales los sujetos interiorizan 
la disciplina y la autoridad. Esta 
frase en particular se refiere a las 
formas en que la gente presenta 
y controla sus “yoes” (o, como lo 
plantean los teóricos, la forma en 
que los sujetos se constituyen a 
sí mismos) dentro de sistemas de 
poder (discursos) que permiten y 
restringen lo que Foucault llamó 
“el cuidado de uno mismo”. Ver, 
e.g., Foucault, M., Martin, L.H., 
Gutman, H., & Hutton, P. H., 
Technologies of the Self: A Seminar 
with Michel Foucault (Amherst: 
University of Massachusetts Press, 
1988).

9 El concepto del parasocial 
fue introducido en 1956 por 

los sociólogos Donald Horton y 
R. Richard Wohl para describir 
comportamientos que emergieron 
en la audiencia con la introducción 
de la televisión. Su ahora clásico 
y ampliamente conocido artículo 
describía relaciones unilaterales en 
donde “una de las partes sabe mucho 
de la otra pero la relación no es 
recíproca”. Horton, D., & Wohl, R. 

R., “Mass Comunication and Para-
social interaction; Observations on 
intimacy at a Distance,” Psychiatry, 
19, 3, (January 01, 1956), pp. 215-
229. 

10El Washington Post es un 
pilar del broadcast, pero aún 

así, Bagdikian publicó los “Pentagon 
papers” y el “COINTELPRO 
records” del FBI. Sobre la cadena 
interminable, ver: Bagdikian, B. 
H., The Media Monopoly (Boston: 
Beacon Press, 1983), pp- 3-26.

11 El cientista político Robert 
A. Dahl introduce el término 

“poliarquía” (como opuesto a la 
monarquía) en 1972 para distinguir 
la democracia de la forma de 
gobierno estadounidense. Derivada 
del griego, significa “gobernar por 
muchos”. La poliarquía es una 
forma de gobierno en donde el 
poder recae en más de una persona. 
Eso podría ser una democracia 
electoral mayoritaria, en la cual 
los americanistas aún imaginan 
que estamos, o podría ser lo que 
realmente somos: una oligarquía 
plutocrática – gobernados por 
una pequeña minoría compuesta 
por los ciudadanos más ricos, que 
gobiernan en nombre del capital. 
William I. Robinson, siguiendo a 
Antonio Gramsci, la describe como 
una forma de hegemonía consensual 
hecha posible por la dominación 
estructural del capital global, lo cual 
ha permitido la concentración 



mundial del poder político. En una 
democracia, el poder que recae en el 
pueblo es ejercido a través del voto. 
Pero votar en contra de los intereses 
del poder real no deber ser posible; 
la democracia debe ser administrada 
para preservar el dominio de la elite. 
La poliarquía estadounidense es la 
combinación del poder de decisión de 
la elite y la ratificación pública. “La 
ciudadanía se reduce a un electorado, 
escribe Sheldon Wolin, ” Similar a 
un sistema de respuesta automática, 
cuyo papel es validar candidatos de 
élite. Los ciudadanos no se movilizan, 
solo estamos periódicamente 
entusiasmados ... El totalitarismo 
invertido no quiere ni necesita 
ciudadanos activos, solo periódicos. 
Necesita una ciudadanía de guardia.” 
Desde la poliarquía democrática 
(entendida como la define Robert 
Dahl y muchos otros) no existe, 
el término ha llegado a significar 
exclusivamente oligarquía; de ahí 
mi uso del término de esa manera. 
Para un análisis de la poliarquía a 
escala transnacional, ver: Hegemony 
(Cambridge (England): Cambridge 
University Press, 1996).

12Roy, A., Field Notes on 
Democracy: Listening 

to Grasshoppers (Chicago, III: 
Haymarket Bokks, 2009). 

13 Mi separación del “sistema 
mundial” no es una referencia 

a la teoría de los sistemas mundiales, 
que surgió el 1970 a través del 

trabajo de Immanuel Wallerstein, 
con su énfasis en la interacción 
de los estados-nación “centrales” 
y “periféricos”. La teoría de la 
globalización contemporánea se 
separa de la tradición al eliminar 
la división del sistema capitalista 
mundial que analiza. Los estudios 
sobre la globalización reconocen 
la estructura de centro-periferia, 
pero se centran en las fuerzas que 
trascienden la interacción entre el 
estado y la nación. Como no tengo 
ningún interés en ese juego, me siento 
libre de separar la frase como una 
especie de licencia poética pasada 
de moda, diciendo: el mundo es un 
sistema y “el sistema” es un mundo. 
Si quieres saber cómo funciona el 
mundo, recomiendo Appelbaum, 
R. P., & Robinson, W. I., Critical 
Globalization Studies (New York: 
Routledge, 2005).

14 El trabajo de Jürguen 
Habermas sobre la esfera 

pública y la teoría de la hegemonía 
de Gramsci son fundamentales para 
cualquier crítica político-económica 
del control social en general, y el rol de 
la cultura y los medios en particular. 
Ver Habermas, J., The Structural 
Transformation of the Public Sphere: 
An Inquiry Into a Category of 
Burgeois Society (Cambridge: Polity 
Press, 2010); and Gramsci, A., Prison 
Notebooks: Three Volume Set (New 
York: Columbia University Press, 
2010).



15 Cita de Fredric Jameson 
de su libro Representing 

Capital, en una entrevista con Aaron 
Leonard en el periódico online 
canadiense rabble.ca, 9 de febrero 
de 2012. Jameson, F., Representing 
Capital: A Commentary of Volume 
One (London: Verso, 2011).

16 Esta es un parafraseo de 
Fredric Jameson: “Alguien 

dijo una vez que era más fácil 
imaginar el fin del mundo que 
imaginar el fin del capitalismo. 
Ahora podemos revisar eso y 
presenciar el intento de imaginar 
el capitalismo imaginando el fin del 
mundo .” Ver “Future City,” New 
Left Review, 21 (London: New Left 
Review Ltd, May-June 2003), pp. 
65-79.

17 La propaganda no debe ser 
vista como propaganda, por 

eso el broadcast debe aparentar 
un sesgo liberal. Debe haber una 
crítica sostenida al gobierno. No 
predominantemente, simplemente 
de forma regular. Los programas 
menos obvios, los aparentemente 
más críticos al régimen, son los 
más importantes para el control 
social. Court Jesters(Bufones 
de Corte) es el modelo. Humor 
político “mainstream” se burla del 
“establishment” pero no es anti-
establishment. Es simplemente 
desilusionado, que es donde 
comienza y termina toda comedia. 
Los chistes son quejas. Humoristas 

liberales como Jon Stewart y 
Stephen Colbert son agentes del 
control social, cuya función es 
prevenir que la desilusión se vuelva 
rabia. Previenen y desactivan la 
rabia. Contienen la rebelión al crear 
un falso sentido de ella. Esto solo 
funciona con una población cegada. 
Es para gente que no ve a los niños 
asados a diario. Los humoristas no 
pueden bromear sobre la enfermiza 
crueldad en Gaza. Y no verás esas 
imágenes en los programas de 
comedia.

18Galbraith, J. K.,  The Age 
of Uncertainty  (Boston: 

Houghton Mifflin, 1977).

19 La irónica propuesta de 
que el último instante de 

la Historia pasará desapercibido 
es otra joya de Ted Zatlyn, en un 
e-mail del 17 de agosto de 2012, con 
la reflexión posterior: “Como lo hizo 
el primero”.

20 Jacoby, R., The End of 
Utopia: Politics and Culture 

in an Age of Apathy (New York: 
Basic Books, 1999).

21 Jameson, F., Archaeologies 
of the future: The Desire 

Calles Utopia and Other Science 
Fictions (New York: Verso, 2005), 
p. xii.

22 Jameson, op. cit.



23 Fui privilegiado en los 
setentas y ochentas de 

tener como mentores a tres de los 
principales arquitectos de lo que 
posteriormente se llamó Teoría 
constructivista del conocimiento 
– Los neurocientíficos chilenos 
Humberto Maturana y Francisco 
Varela, y el cibernético Heinz von 
Foerster. Su teoría de la autonomía 
derivada biológicamente en los 
sistemas vivientes se convirtió un 
paradigma generalizado para la 
autonomía como tal. El concepto 
de autonomía no había jugado un 
papel en la biología y las ciencias 
cognitivas previamente, mientras 
que era central para las ciencias 
sociales y políticas, pero carecía de 
definición científica. Un sistema 
viviente es una sistema autopoético 
(autoproductor); su estructura 
determina lo que Maturana llama 
su dominio cognitivo, el cual es 
el dominio de sus interacciones 
con el medio en el cual “realiza 
su autopoiésis” (se produce a 
sí mismo). Todos los sistemas 
vivientes son, en este sentido, 
cognitivos; un sistema nervioso 
amplía el dominio cognitivo para 
incluir interacciones lingüísticas , 
que generan dominios de consenso 
que son, por lo tanto, intrínsecos 
a su autonomía. “Comunidades-
realidad autónomas” es la forma en 
que llamo los dominios consensuales 
realizados en el espacio virtual del 
internet, que se distinguen de otras 
autonomías por su escala ilimitada. 

Las comunidades-realidad con 
atopías consensuales.

24 La maravillosa frase 
“administró una dosis 

mortal de publicidad” es de Jean 
Baudrillard: “La transgresión 
y la subversión nunca llegan al 
aire sin ser sutilmente negadas… 
destripadas de su significado… no 
hay mejor manera de reducir (la 
transgresión) que administrarle 
una dosis mortal de publicidad… 
la transgresión se vuelve un valor 
de cambio.” Baudrillard, J., For a 
Critique of the Political Economy 
of the Sign (St. Louis, MO: Telos 
Press, 1981), p. 172.

25 Youngblood, Gene, “The 
Media Must Be Liberated.” 

Radical Software, New York: 
Gordon and Breach, 1972), p. 16. 
No estaba solo. Existen numerosos 
relatos sobre el origen del activismo 
mediático en los sesenta. Por 
ejemplo la doble publicación especial 
de University Film and Video 
Association, Journal of film and 
video: Volume 64 Part 1-2, (2012), 
pp. 1-95; y desde una perspectiva 
distinta, High, K., Jimenez, M., & 
Hocking, S. M., The Emergence of 
Video Processing Tools: Television 
Becoming Unglued (Bristol: 
Intellect, 2013).



26 Podemos hablar de cosas por 
que generamos las cosas de 

las que hablamos al hablar de ellas” 
es de Maturana, op. cit. 

27 Grabado en video por 
Michael Naimark para las 

serie de lecturas Future Worlds, que 
co-produjo en La Universidad de 
Michigan, Ann Arbor, 1973-1975. 
Un clip de la lectura, que se llamó 
“The National Information Utility”, 
está incluído en “Secession From the 
Broadcast: Gene Youngblood and 
the Communication Revolution”, un 
documental de Bryan Konefsky.

28 Mumford, L.,  Technics 
and civilization  (London: 

Routledge & K. Paul, 1931).

29 Youngblood, G.,  Expanded 
Cinema  (New York: Dutton, 

1970).

30 El Aleph es la primera 
letra del alfabeto hebreo. 

La cardinalidad es el número de 
elementos en un conjunto. En la 
teoría de los conjuntos, el glifo aleph 
es el símbolo de la cardinalidad 
de conjuntos infinitos. Es por eso 
que Jorge Luis Borges escoge El 
Aleph como título para su relato 
describiendo un punto en el espacio 
que contiene todo el resto de 
puntos en el espacio – un conjunto 
con elementos infinitos, tal como 
el internet. “Ciber-Aleph” es mi 
homenaje a Borges en la ciudad de 

su nacimiento; a parte de eso, creo 
que es una figura sugerente para el 
internet y su imaginario, el octavo 
continente.

31 Esta entusiasta y desafiante 
máxima debería ser el 

lema de toda insurgencia cultural. 
Proviene de un artículo, “Mistaking 
Omniscience for Omnipotence” 
de Tom Engelhardt, en su sitio 
web TomDispatch.com, 12 de 
noviembre de 2013. 

&     Mi esposa, Jane Youngblood, 
es fiel co-conspiradora en esta 

empresa; sus críticas y contribuciones 
a este discurso y su adaptación fueron 
invaluables.



notas del traductor

n1 A pesar de que el término 
“broadcast” podría ser 

traducido como “transmisión” o 
“difusión” se ha decidido mantenerlo 
en inglés, ya que ambas traducciones 
no expresan a cabalidad y con 
precisión el concepto que abordará 
y desarrollará el autor a lo largo del 
texto.

n2Se ha decidido reemplazar el 
uso de la palabra “América” 

por “Estados Unidos” en los casos en 
que el autor hace referencia al país. 
Existen tres excepciones donde se 
ha preservado el uso original, ya que 
en estos casos el uso de la palabra 
“América” se refiere a una idea que 
trasciende el espacio geográfico. 
Esta es la primera excepción.

n3 Segunda excepción. En este 
caso, la palabra “América” 

representa específicamente la 
construcción social de un imaginario, 
por lo cual se ha decidido mantener 
el uso original.

n4 El texto original hace una 
referencia lingüística a “fossil 

fuels”(combustibles fósiles) para 
sugerir que la búsqueda del dominio 
y poder sobre estos implica una 
catástrofe inminente. Este peligro 
estaría impulsado, por supuesto, por 
los “viejos necios” que gobiernan el 
mundo actualmente.

n5 La frase original “Word of 
mouth becomes world of 

mouth, the birth of a notion” se 
articula a partir de varios juegos 
de palabras que se difuminan en 
su traducción. El autor apunta a 
que la construcción social de una 
comunidad, realidad o “nación” –
concepto que reverbera con la frase: 
el nacimiento de una “noción”- se 
sostiene en la conversación; en el 
traspaso verbal de información o 
contenido entre individuos.

n6 El texto original utiliza la 
palabra “cant”, que podría 

ser traducida literalmente como 
hipocresía o falta de sinceridad – 
específicamente en declaraciones 
sobre temas religiosos o morales-. 
Otra acepción del término se refiere 
a una jerga o argot empleado por 
un grupo para excluir a quienes 
no forman parte de este. Ambas 
acepciones convergen en una 
tercera que hace referencia a la 
expresión y repetición de opiniones 
convencionales y trilladas; se ha 
considerado que estas acepciones se 
cristalizan en la idea de un “canto” 
repetido obediente y religiosamente 
por quienes se congregan alrededor 
del broadcast.

 



n7 Tercera excepción. Se ha 
decidido mantener el término 

original para conservar y reforzar 
la idea del “Broadcast América” 
como un imaginario e ideología 
estadounidense -de la misma manera 
en que entendemos, por ejemplo, el 
concepto de “El sueño Americano.”



48



Gene Youngblood

Jean-Jacques Martinod Bretta c. Walker

Renombrado teórico de política y sistemas 
de medios, y un devoto académico en la 
historia y teoría del videoarte y cine 
experimental. Es ampliamente reconocido 
como una voz pionera en los movimientos 
de democracia de medios y ha enseñado 
sobre el tema durante más de 30 años. 
Es el autor de Cine Expandido (1970), 
el primer libro en examinar el video 
como un medio artístico y por décadas 
considerado una referencia primordial 
para artistas multimedia. Su trabajo ha 
sido fundamental en el establecimiento 
de Artes de Medios como una reconocida 
disciplina académica y artística. 
Actualmente reside en Santa Fe, Nuevo 
México.

Martín Baus
Cineasta, músico, investigador y 
programador nacido en Chile. Reside 
en la ciudad de Guayaquil, donde 
co-dirige el proyecto de investigación 
cartográfica Guayaquil Analógico y el 
encuentro cinematográfico Rialécticas. 
Miembro del colectivo CEIS8 de 
experimentación con formatos 
fílmicos y procesos fotoquímicos y 
colaborador de la revista de estudios 
de cine laFuga.

Cineasta, artista multimedia, educador 
y co-fundador de Evidence House. Su 
trabajo oscila entre modalidades de 
cines híbridos utilizando metodologías 
que experimentan con materiales 
encontrados, película de celuloide, 
cinta analógica, medios digitales, 
operaciones sinestésicas, mitologías 
personales y travelogues.

Fotógrafa, artista multimedia y 
co-fundadora de Evidence House. 
Sus obras ponen al descubierto temas 
de liminalidad, feminidad y trauma, 
extrayendo señales de resiliencia 
y sublimidad de la Naturaleza. 
Su trabajo más reciente My Dirty 
Cunt and Me Vol I: The Garden  
fue publicado por Evidence House 
en colaboración con el Centre for 
Expanded Poetics en Montreal, 
Quebec.



Llamado a las armas por Gene 
Youngblood publicado en la 
revista Radical Software: 
The Alter-nate Television 
Movement, Volumen 1, Número 
1, Primavera de 1970.



evidence.house

Impreso En
Los Cerrillos, Nuevo México
e . e . u . u

Editado Por
Jean-Jacques Martinod

Todos Los Derechos Reservados
Gene Youngblood

2 0 2 0

Diseno y Arte Por
Bretta C. Walker

~

©

Traducción                  Por
Martin Baus

http://evidence.house

